

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

#### Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + Ne pas procéder à des requêtes automatisées N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + Ne pas supprimer l'attribution Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + Rester dans la légalité Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

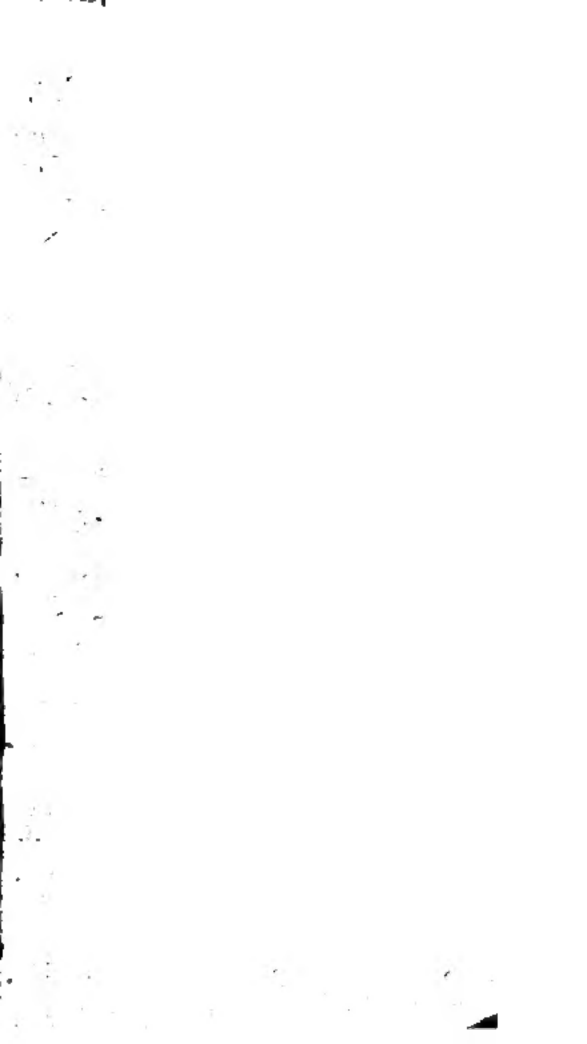
#### À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse <a href="http://books.google.com">http://books.google.com</a>

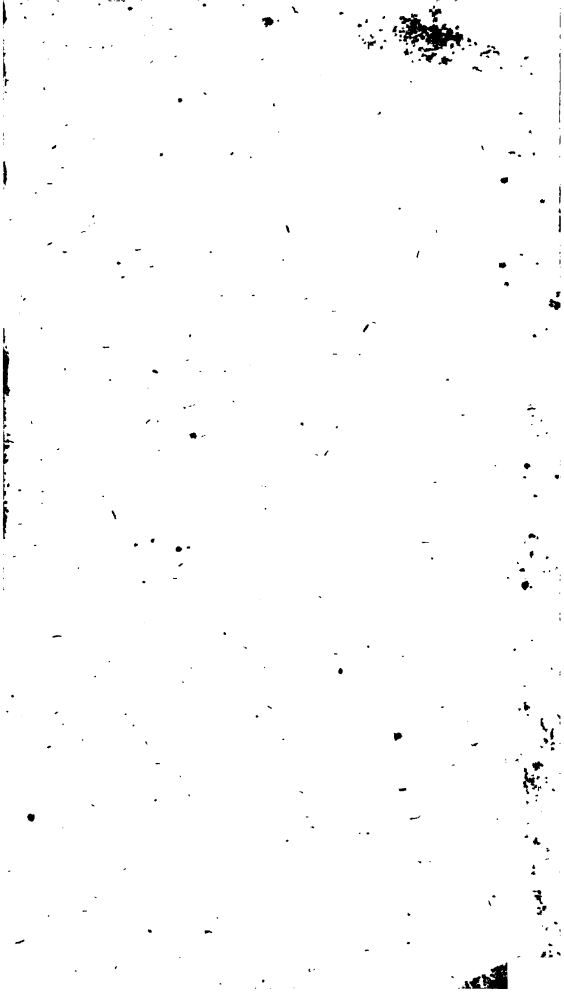
412%

Ex Vibris Foannis Antony Comitis de Schaffgotsch

A 1674









# BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

ET

## HISTORIC

M. D. C. LXXXVII.

TOME SEPTIE'ME.

Chez Wolfgang, Wasserge Boom, & van Some Ren.

M.D.C.LXXXVIII



# Tomps sets. Nyth 2-8-33T A B.L E

## DES LIVRES



Mard (Guy) Anc. Conc. & President en l'Election de Grenoble, Dictionnaire Historique, Chronologique; Géographique, Genéalogique, Heraldique, Politique & Botanographi-

que de Dauphiné. 2. Voll. in fol. à Grenoble chez Fr. Provensal.

Art de bien prononcer la langue Françoise 12. A Paris.

Arzinni (P. Don Constantio) Diogenis Cryptica Laterna, qua non vivi sed mortui quaruntus, quorum reperta Epitaphia, qui suerint dignoscuntur opus ex variis Auctoribus collectum. 8. Sulzbaci.

Auli Gellij Noctes Atticz, cum notis & emendationibus J. Fr. Gronovii 8. Lugd. Batav. 82

В.

Beckii (Mat. Frid.) Martyrologium Ecclesiæ Germanicæ.4. Aug. Vindel. 434

Becman (Joa. Christophorus.) S.Th. & Phil.D.& Historiarum P. P. Tractatus Historico-Politicus: de Judiciis Dei. 8. Francosurti.

Bonattis (Ant.Fr..de) Universa Astrosophia Naturalis.4. Patavij. 301

Brerevvood (Ed.) Ecclesia Gubernatio Patriarchalis. s. Lond.

Braunij (106.) Defensio contra Protestat.J. Markij.
4. Gron.
395

Responsio ad appendicem Narrationis

Apologetica J. Marchij. A. Gron, 397

Bornet Défense de la Critique du IX. L. de l'Hi-Roire de M. Varillas. 12. A Amst, chez Savourec.

1. Bynana

#### Table des Livres. nt.) Gekruiste Christus. 4

| dealer a committee opposition of the Dol                                                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| drecht by D. Goris.                                                                             |
| C,                                                                                              |
| Icere, de Officiis ex recensione J. G. Gravij.                                                  |
| Amst. sumpt. Societatis.                                                                        |
| Clausii (Chrisostophori) Brevis Delineatio Symbo                                                |
| lorum & Chronologiz Imperatorum Roma                                                            |
| norum à Julio Cæfare ad Leopoldum nostrum                                                       |
| 12. Francosurti & Lipsiz.                                                                       |
| Cloppenburgij ( Ich. ) Opera Omnia Theologica &                                                 |
| Critica. 4. Tom.2. Amst. apud Borstium. 40                                                      |
| Confucius Sinarum Philosophus. fol. 33:                                                         |
| Cocq (Gisbert) Examen breve xix Assertionum                                                     |
| de rationis usu in Religione. 8. Ultrajecti apud                                                |
| Fr. Halma. 432                                                                                  |
| Critique du 3 & 4 Voll. de l'Histoire de Mr. Varil-                                             |
| las en ce qui regarde l'Angleterre. 12. A Amster                                                |
| dam chez Savouret 244                                                                           |
| Cyprij (Philip.) Chronicon Ecclesia Graca. 8.                                                   |
| Lipf. 41                                                                                        |
| D.                                                                                              |
| Dale (Ant. van) Verhandeling van de oude Ora-                                                   |
| kelen der Heidenen. 8. à Amsterdam chez                                                         |
| Boom. 295                                                                                       |
| Dapper Beschrijvinge van de Eilanden van                                                        |
| d'Archipelagus, fol. van Morea fol. t'Amsterdam                                                 |
| voor de Compagny.                                                                               |
| Dictionaire des termes propres de Marine. 8. A                                                  |
| Paris. 171                                                                                      |
| La Discipline de Jesus-Christ, ou Sermon sur Matt.                                              |
| EVI:24. Par P. Simond. 8. A Leide chez J. Hackius.                                              |
| C. Drelincurtii De Fœmina Ovis. 12. Lugd. Bat.                                                  |
| apud D. à Gaasbecck. 488                                                                        |
| <b>E.</b> *                                                                                     |
| L' Tofpion du Grand Sciencur & ses rélations se                                                 |
| L'E spion du Grand Seigneur & ses rélations se-<br>cretes, envoiées à Constantinople contenant, |
| les évenemens les plus considérables arrivez                                                    |
| pendant la vie de Louis le Grand: traduit de-                                                   |
| PArabe par le Sr. Jean Paul Marana. 12. A                                                       |
| PArabe par le Sr. Iean Paul Marana. 12. A. Amst. chez VVerstein                                 |

Fasciculus.

| Table des Livres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Asciculus Geomanticus, in quo varia variorum opera Geomantica continentur, opus maxime euriosum, à multis hactenus desideratum, nunc verò magno studio correctum, & ea parte jam prima vice editum. 8. Veronx.  Int tine (De la) Poèsses diverses, avec les Opera de Galatée & de Daphné. 12. A Amiterdam chez Mortier.  G.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Crebenits (Flia) Tractatus de S. Scripturz vero usu. 4. Francosuri ad Oder.  H.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| I Arphi De la Paix de l'ame. 12. A Paris. 459 Histoire de l'Academie Françoise. 12 A la Haye chez Foulques. 168 Mistoire Poëtique de la Guerre des Auteurs. 12. A Paris & à Amst. chez Savouret.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| I.  Acobi ( Yoa. Nic. ) De Vulneribus J. Christi. 8.  Lipsiz: 417  Lipsiz: 417  Lipsiz: 417  Vers François. 12. A Amsterd. chez Derbordes. 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Journal sur l'accomplissement de Prophéties, pour<br>les mois de Mai, Juin, Juillet & Août. 12.<br>Jurieu Traité de la Naturo & de la Grace. 12, A.<br>Utrecht chez Halma.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| L.  Amy (Bernard) Apparatus ad Biblia.fol Gratianopoli.  Tianopoli.  Demonstration de la verité & dé la fainteté de la Morale Chrétienne. 12.  183:  Les Larmes de Jaques Pineton de Chambrun. 12. Au la Haie chez van Bulderen.  196:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  198:  19 |
| Lavroque, Nouvelles Accusations contre Mr. Va-<br>rillas. A Amsterdam chez Savouret. 239;<br>Leenwen (Gerb. van ) Het Geloove in de-<br>tag regtvaardigheid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

## Table des Livres.

| rectioner dicheid 4 t' Am Garden by VV olfgang                                                                                           |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| regtvaardigheid. 4.t'Amsterdam by VVolfgang.                                                                                             |
| Limborg (Phil à ) De veritate Religionis Chri-                                                                                           |
| flianæ.4.apud'VVaesberg. 248                                                                                                             |
| M.                                                                                                                                       |
| Markij (Ioh.) Narratio Apologetica Pro-<br>testat. 392 ejusdem Appendix. 8. 397 Ana-<br>lysis exegetica. C. Liii Jesaix 8. Gron. & Amst. |
| teitat. 392 ejuidem Appendix. 8. 397 Ana-                                                                                                |
| lyiis exegetica. C. Liii Jeiaix 8. Gron. & Amir.                                                                                         |
| apud Borstius: 406                                                                                                                       |
| Massard Des Vertus de diverses Panacées. S. A.                                                                                           |
| Amsterd. chez V Vaesberge.                                                                                                               |
| Maucrey, Traduction des Philippiques de Demost-                                                                                          |
| hene, d'une des verrines de Ciceron, avec l'Euti-                                                                                        |
| phron, l'Hippias du Beau, & l'Eutideme de.                                                                                               |
| Platon.12 A Amsterdam chez Mortier.                                                                                                      |
| Manduit P de l'Orat. Dissertation sur la Goutte.                                                                                         |
| 12. A Paris chez Prallard. 490                                                                                                           |
| Memoires concernant la Minorité de Louis XIV.                                                                                            |
| 12. A Amterdam chez V Vetstein.                                                                                                          |
| Memoires de M.L.C.D. R. contenant ce qui s'est                                                                                           |
| passé de plus particulier sous le Ministère du                                                                                           |
| Cardinal de Richelieu & du Cardinal Mazarin;                                                                                             |
| avec plusieurs particularitez remarquables du                                                                                            |
| Regne de Louis le Grand 12. A Cologne.                                                                                                   |
| Mezerai Abbregé Chronologique en 6. Voll. avec-                                                                                          |
| un 7. Voll sur l'Origine des François. 12 A Am-                                                                                          |
| sterd. chez VVolfgang.                                                                                                                   |
| Meyeri ( I.h. ) Uxor Christiana. 4: Amstelod. apud                                                                                       |
| 7777.446.446                                                                                                                             |
| Moleri (Elia) Opus Novum Astronomieum. 4.                                                                                                |
| Tund                                                                                                                                     |
| Do Godana Maria Diffini                                                                                                                  |
|                                                                                                                                          |
| Mulerij (Nic.) Vaticinia Pathmi elucidata. 4. Ha-<br>dervici.                                                                            |
|                                                                                                                                          |
| Musaum Italicum, Auct. I. Mabillon & Mic. Ger-                                                                                           |
| main. 4 Paris.                                                                                                                           |
| Mythologica, Ethica & Physica Opuscula Grace &                                                                                           |
| Latine. 8. Amst. apud VVetstein. 83                                                                                                      |
| N.                                                                                                                                       |
| E N TErriton ( Y. S ) Philosophia normalis Prima                                                                                         |

Evoton (J. S.) Philosophiz naturalis Principia Mathematica.4 Londini.

| Table als Livres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| N.J.M.L.P. Dissertatio Thelog. super Auctorit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ate           |
| Come management of 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 43I           |
| <b>O</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>TJ</b> =   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | de            |
| O Siander (I. Ad.) Tractatus Theologicus<br>Magia. 4. Tubingz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 24            |
| The state of the s | , <b>-</b> T  |
| Agin Hilais de Théologie Gente Drowidence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Rø.           |
| P Apin Essais de Théologie sur la Providence<br>la Grace.12. A Rotterdam chez Leers.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| Bow ( Guil ): 7 ander Venit - and Venon Ven                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | I) ❤:<br>▲    |
| Penn (Guil.) Zonder Kruis, geen Kroon. 14. Amft. chez J. Claus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>A</b>      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | a             |
| Petit Dialogues Satyriques & Moraux. 11.A. Am chez Mortier.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1160          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fa.           |
| Brésages de la Décadence des Empires. 12. A. M.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 164.<br>Am.   |
| kelbourg & à Amsterdam chez Savouret 4 Pfeifferi (Aug.) Informatorium Conscientiæ I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 97            |
| charificum A Linea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | .u-           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>(8)</b>    |
| Turico-Persico Principio e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | .o <b>6</b> . |
| =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| * Puffendorfij (1.) Introductio ad Historiam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | • 99          |
| Francofurti sumpt.Frid.Knochii 1688.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| Tarife en las Illusiana de l'Orgison                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | da.           |
| Quietude 2. à Paris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 42            |
| Quietude 2. 2 Paris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | +41           |
| R. E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>:</b>      |
| R Ecueuil de diverses pieces concernant le Qu<br>tisme & les Quietistes, 12. A Amsterdam ch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ,Ç-           |
| Thire of its Quietiles, It.A Amineralii ci                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4•·           |
| Melation Historique de la Pologne. 12. A Arr<br>chez VVaesberg:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>4.</b>     |
| + Rhetorica Sacro-Prophana à R. Car. Drelince                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| tio, filiis suis Junioribus Dictata, 12. Lugd. B apud Nic. Parmentier.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | alı.          |
| <b>-</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| The Hiller of Philesink                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b></b>       |
| S. S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | : 65.<br>0    |
| 101.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | n A-          |
| Sentimens d'Erasine de Rotterdam.12. A Colog                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Me.           |

106.

Abularum Affronomicarum Pars Prior, de-meribus Solis & Lunz,nec-non de politica

#### Table des Livres.

ne Fixarum ex ipsis observationibus deductis. cum usu Tabularum : cui adjecta est Geometrica methodus computandarum Eclipsium per solam triangulorum analysim, ad meridianum. Parissensem. Autore Philip. de la Hire, Regio Mathescos Professore & Regiæ Scientiarum Academiz Sociò. Parisiis apud Steph Michallet, in 4.p.119.

+ Til. (S. van) Salems vrede. 4.

-Uitlegginge over Mattheus by D. Goris. te Dordrecht

Traité des Benefices de Fra Paolo Sarpi, Seconde Edition reveue, corrigée & augmentée de Notes, par le Sr. Amelot de la Houssaie. 12. A Amsterdam chez VVetstein.

Trophées du Port Roial renversez, ou défense de la foi des six premiers siecles de l'Eglise touchant: l'Eucharistie: contre les saphismes de Mr. Ar-... naud, contenus dans le I. Tome de la Discusion.

auquel on n'a point encore répondu 12. A Amfterdam chez R. Roger. 457:

J'Arillas, Réponse à la Critique de Mr Burnet. 12. A Amsterdam chez Savouret. Histoire des Révolutions atrivées dans l'Europe en matiere de Religion. T. 3 & 4. 12. A Amsterdam chez Desbordes.

Faugelas, Remarques sur la Langue Françoise, avec des Notes de T. Corneille. in 12, 2 voll. à 157 Paris.

Vsferij (lac.) Opuscula Duo. De Episcoporum Origine & Asia Proconsulari: 8. Lond -Antiquitates Ecclesiz Britannicz. fol..

Lond:

BI.BLIQ



## BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

ET

## HISTORIQUE

DE L'ANNE'S 1687.

#### OCTOBRE.

THE HISTORY OF PHILOSOF PHY, &c. L'Histoire de la Philosophie, contenant les vies, les opinions, les actions de les discours des Philosophes de Chaques Secte. Avec les sigures de plusieurs d'entre eux. Par THOMAS STANLEY Equier. Seconde Edition: à Londres 1687. in fol. pag. 1091.



Lusieurs d'entre les Anciens avoient écrit la vie des Philosophes, & nous avoient expliqué leurs sentimens; mais il n'y en a que tres-peu, dons

Tome VII. A log

lès écrits soient parvenus jusqu'à nous. On n'a plus que les titres des Ouvrages, qui avoient été publiez sur cette matiere, par Atius, par Anaxilide, par Antigenus, par Antisthène, par Aristocle, par Aristoxene, par Callimaque, par Clitomaque, par Diocle. par Heraclide, par Hermippe, par Idomenée, par Nicandre, par Panatius, par Porphyre, par Sotion & par Theodore. Il ne reste que trois ouvrages entiers concernant l'Histoire Philosophique, Diogene Laërce pour les Anciens; Eunapius pour les nouveaux, & l'abregé alphabetique d'Hespehius de Milet pour les uns & pour les autres. Mais il s'en faut beaucoup qu'on puisse former une Histoire Philosophique complete, par le moien de ces trois Auteurs, qui n'ont pas parlé de tous les Philosophes célebres de la Grece, qui n'ont pas dit tout ce qu'on pouvoit dire de ceux dont ils ont écrit les vies, & qui n'ent pas touché aux. Philosophes de & qui n'ont pas touché aux Philosophes de l'Orient, à qui les Grecs étoient redevables de toutes leurs connoissances, selon seur propre aveu.

M. Stanley, neveu du fameux Marsham, Auteur de l'Agyptiacus Canon, a entrepris de suppléer à cela, autant qu'il lui seroit possible, en ramassant des écrits des Anciens sout ce qu'il pourroit trouver touchant les wies & les sentimens des plus anciens Philosophes, & le joignant à ce qu'en ont dit les trois Auteurs que l'on vient de nommer. Il a traité même de la Philosophie d'une partie des

### & Historique de l' Année 1687.

des Orientaux, savoir des celle des Caldéens, des Perses & des Sabéens. Il n'y manque que l'Histoire de celle d'Egypte, qu'il n'a pas voulu toucher, peutêtre parce que son Oncle en a traité à sonds dans le Livre que l'on a cité.

Cet Ouvrage est divisé en XIX Parties, en chacune desquelles on traite de quelque Secte, dont on fait l'Histoire, & dont on explique les opinions. On en mettra ici les Titres, avec un Abregé des six dernieres, par lesquelles on pourra juger des autres. La r. traite des Sept sages, de Sosiade qui a recueuilli leurs préceptes, & d'Anacharsis: la 2. de la secte l'onique, dont Mnaximandre a été le Chef: la 3. de Socrate & de ses sectateurs: la 4. des Sectes Cyrenaique, Megarique, Elienne & Erettienne, qui n'ont eu que peu de Sectateurs : la s. de l'ancienne & de la nouvelle Academie: la 6. de la Philosophie Peripareticienne: la 7. des Philosophes Cyniques, desquels on rapporte neuf, dons Antisthène a été le premier: la 8. de Zenon & des autres Stoiciens : la 9. de la secte Italique à laquelle Pythagore avoit donné naissance : la 10. d'Heraclite Philosophe d'Ephese, de qui les écrits étoient si obscurs qu'il n'a laissé aucun sectateur après lui : la 11. de Xenophane, de Parmenide, de Meliffe, de Zenon d'Eléc, de Democrite, de Protagore & d'Anaxarque : la 12. des Philosophes Sceptiques: la 13. des Epieuriens: la 14. & les cinq suivantes de la Philosophie des Galdéens, 2

#### Bibliotheque Universelle

déens, des Perses & des Sabéens. Au reste on cite par tout à la marge les Auteurs dont on a tiré ce que l'on dit, & dont on rapporte très souvent de grands passages, en prose & en vers, mais en Anglois seulement. Il seroit à souhaiter que quelcun traduisit cet Ouvrage en Latin, & cirât tous ces endroits dans les Langues originales. Ce seroit un recueuil extrémement utile, pour s'instruire des sentimens des anciens Philosophes, sans être obligé de fouilleter une infinité de livres, que la plûpart des gens d'étude n'ont point, Et ne peuvent pas même lire, quand ils les auroient. On a ajoûté à la fin des tables Chronologiques, par où l'on peut voir les temps où ont vêcu les Philosophes dont on n parié, depuis la naissance de Thales, qui a été le premier, jusqu'à la mort de Carneade. Il ya encore une Table Geographique, où l'on marque la firuation des lieux, dont on a parlé, & des Indices des matieres, & de ceux qui ont autresois travaillé à l'Histoire Philosophique. Enfin l'on trouve quelques conjectures sur divers passages des Auteurs Grecs, que l'on a citez dans le corps de l'Ouvrage.

Il n'y azien dans toute l'Antiquité de si difficile à déterrer, que les restes des sciences & des opinions des Nations de l'Orient, & particulierement de celles des Caldéens. Nous tenons des Grecs tout ce que nous en savons, mais quelques uns d'entre eux les pat mélées parmi leurs propres raisonne-

THE CAS

mens, si bien qu'il n'est pas possible de les distinguer dans les écrits de ces Philosophes, de leurs propres sentimens, & c'est cu qu'a fait Platon après Pythagore. D'autres avoient expliqué la Philosophie Caldéenne historiquement, & sans y Inélet rien du leur; mais leurs actits se sont perdus. Mo Stanley en nomme plusieurs dans sa Présace, dont il ne nous reste malheureusement que les noms. Tout ce que l'on a se trouve réduit à environ trois cens vers, ou demi-vers, qui apptiennent des Oracles que quelques Grees avoient traduit du Caldéen, dont on passera dans la suite. Plethon & Psellon en out expliqué quelques uns, & nous ont laisse deux Abregez assez obscurs de la Philosophie Caldéenne, que l'Auteur a tâché déclaireir, en la réduisant, commonn le va-veir, à certains chess.

I. M. Avant que d'exposer cette doctriner en fait l'Histoire de ceux qui l'ont inventée & des soctes qui les ont suivis. Les Grecs ont neux de bonne soi, que leur Philosophie étoit venut des Orientaux: mais les Orientaux ne s'accordoient pas eux mêmes entre eux, touchant les prémièrs inventeurs de cette science. Les Egyptiens prétendoient qu'ils avoient été de leur nation, & que la Philosophie n'étoit entrée en Caldée qué par le moien d'une colonie d'Egypte, qui s'y étoit allée habituer. Mais on croit que l'Astronomie est venué de Caldée en Egyp-

LEA

. a Part. XIV. & Sell. 1. p. 1029;

te, & que les Mages de ce païs-là étoient la plus ancienne societé des Savans qu'il y eut au monde; antiquissimum, comme parle Ciceron, Doctorum genus. Ce n'est pas qu'ils ne s'attribuassent une antiquité extravagante, s'il est vrai qu'ils se vantassent, comme quelques Anciens l'ont assuré, d'avoir des **Observations** Astronomiques 470000 ans. Mais a Callisthene qui avoit accompagné Alexandre en Asie, & qui s'informa exactement de cela, étant à Babylone. éctivit autrefois à Aristote, qu'il n'avoit pu trouver d'observations plus anciennes que de 1903 ans, c'est à dire quelques sieules après le Déluge. Encore peut-on douter de cette antiquité, parce que b Ptolomée parlant des observations Astronomiques des Caldéens. place les plus anciennes après l'Etc de Nabonassar, qui ne fût établie que du temps du Roi Azechias. Un Auteur aussi exact & aussi habile que Ptolomée n'auroit eu garde d'omettre les Observations des Caldéens pendant tant de siecles, s'il y en avoit eu, ou si elles eussent été connues en Grece, ou en Egypte.

Quoy qu'il en soit, toute l'Antiquité convient que celui qui a inventé l'Astronamie chez les Caldéens se nommoit Zoroastre, nom qui fignisse, selon e Diegene Laëree, facrisseateur des Astres de godinn, selon Bochart, contemplateur des Astres, de godinn comme

\* Simplic.in lib.2.de Cælo.p.123.l.18.

comme il croit qu'il faut lire dans cet Auteur, & fils des Astres, selon M. Stanley qui croit que le mot de Zor signifie fils dans le nom de Zoroastre, de même que Zorobabel signifie né à Babilone. Il remarque que l'An-, tiquité nous parle de six Zoroastres, dont le I. étoit de Caldée, ou d'Assyrie, le II. de la Bactriane, le III. de Perse, le IV. de Pamphylie, le V. de l'ile de Proconnese, le V I. enfin vivoit à Babylone du temps de Cambyse & de Pythagore.

Cette pluralité de Zoronstres a causé une grande consusson en ce que l'Antiquité en a dit, & il semble qu'on l'a multiplié, parce qu'on donnoit le même nom à ceux entre qui il y avoit quelque ressemblance, d'où vient qu'il y a eu un si grand nombre d'Her-

cules.

Les Anciens ne s'accordent pas entre eux. touchant le temps auquel Zoroastre a vécu, & nôtre Auteur rapporte & réfute au long & leurs sentimens, après quoi il s'arrête à celui de ceux qui le placent 600 ans avant l'expedition de Xerxes contre les Grecs, qui revient. à l'an 3634 de la Periode Julienne, e'est à dire environ au temps de Samuel.

On ne sait presque rien de la vie de Zoroastre. Platon l'appelle fils d'Oromaze, mais c'étoit le nom que Zoroastre de Perse avoit donné à la Divinité, dont on disoit qu'il étoit fils, à cause de la vénération que l'on avoit pour lui. b Pline dit qu'on le vit rire le

même

A Cap. 111. b Lib. xxxv1, c. 1.

même jour qu'il nâquit, & que son cerveau battoit avec tant de violence, qu'il faisoit soulever la main de ceux qui le touchoient, présage de l'erudition qu'il devoit avoir un jour. Il vécut vint ans dans un desert- & nevint pas vieux, parce qu'aiant souhaité de mourir d'un coup de foudre, le ciel exauça sa priere. Mais il avertit auparavant les Assyriens de garder soigneusement ses cendres, les affurant que leur Empire subsisteroit aurant qu'ils les pourroient garder. Suidas attribuecet avertissement au Zoroastre des Caldéens, & Cedrenus à celui des Perses. 14 avoit composé deux millions de vers , qu'on : avoit traduits en Grec & sur lesquels Herenippe avoit fait un Commentaire. Il y a de Papparence que les Oracles, sur lesquels Syrianus avoit écrit doute livres, faisoiene mun partie de ces vers. On lui a attribué quelques autres ouvrages, mais visiblement fupposez.

Africanse dit que ce sut Belses qui inventa l'Astronomie, & ce Prince a vécu du temps de Debora, selon l'Auteur, qui rapporte le commencement de son regue à l'an du Monde 2682. Il y a eu encore quelques autres Mages de Galdée assez celebres chez les Grees, mais dont on ne saitautre chose que

les noms.

Gelui qui fit connoître le premier les sciences des Caldéens en Grece, sut Berose, sacrificateur de Belus. Il enseigna aux Grecs l'Astronomie & la Philosophie Caldéenne,

dans l'île de Co & composa trois livres, dans lesquels il avoit renfermé l'Histoire des Assyrieurs & des Medes. Joseph en a conservé quelques fragmens, dans a ses livres contre Apien. Ils étoient dédiez à Antischus sunommé le Dien, Roi de Syrit, sous lequel il a vécu, selon M. Vossius, se selon d'autres à Antischus Soten. On doit bien au reste se garder de confondre et Perose avec celui d'Annien de Viterbe, qui est manisaltement supposé, & plein de Lables sidicules.

bylonienne, qui rendoit les oracles à Cumes, ésdit la fille. Si cola est vrai, il faut que ce soit une autre Sibylle, que celle qui vivoit du temps de Turquis-le-Ploux, qui a vécu deux-cens cinquante ans avant Berofe. Aussi Onspirime a prouvé qu'il y a eu plusients

Sibylles.

lui d'une nacion entiere, on le donnoit en particulier à de certains Philosophes, qui avoient des habitations sépatées, & qui étoient exempts des impôts & des charges publiques. O'étoient des familles particulieres, qui ne communiquoient leurs connoisances qu'à leurs ensaits, de sorte qu'elles demeutoient solfiques renservées entre eux, & qu'elles passoient seulement de perc en fils. Ils pouvoient ainsi persectionner ces faits, qu'en recevant

# Libit. TSell 24

toutes sortes de gens dans leurs Ecoles, & l'on dir qu'on en use ainsi aujourdhui à la Chine à l'égard de tous les mêtiers.

Les Grecs qui en ont parlé, comme Strabon, distinguent lès differentes Sectes des Caldéens, par les lieux où ils demeuroient. Il y en avoit à Hipparene, à Orcheë, à Babylone. & à Borsippe villes de Mesopotamie & de Caldée. Ils n'étoient pas tous des mêmes sentimens, si l'on en croit Israben & Lucrece a qui dit, en cas qu'il n'y ait point de faure de Copiste en cer endrois, que les Babyloniens réfutoient la doctrine des Caldéens touchant l'Astrologie.

Vt Babylonica Chaldaam dockina refutans

Aftrologorum artem centra convincere tendit.

Les Babyloniens donnoient divers noms: à ces sectes, & l'on en trouve encore quelques uns dans le Prophete Daniel, mais dont la signification est extrémement incertaine. On pourra voir dans l'Aureur 6 les conjectures des Rabbins, sur ces noms.

II. a Il divise toute leur doctrine en quare parties, dont la premiere contient leur Théologie spéculative & leur Physique. Elles failoient l'ésude, comme le croit, M. Stanley, de ceux qu'on appelloit Chanvammim e D'DOTA. La seconde renferme: l'Astrologie & l'art de deviner, à quoi s'ocsupoient reux qu'on appelloit. Chasdim.

\*\*\* Y. 53.3, 5, 4, 6 P. XV. P. 1426,

La troisième traite de la Theürgie, ou de la Magie Naturelle: & la quatriéme du culte divin, dont les Asaphim DIN fai-soient leurs études.

divisoit tous les Etres en trois ordres. Il y en a, disoit-il, un qui est éternel, sans commencement aussi bien que sans sin; plusieurs ont eu un commencement, & n'aurons point de sin; mais les autres finiront comme ils ont commencé. La Theologie a pour objet les deux premiers ordres & la Physique le dernier.

Les Caldéens assuroient qu'il n'y a qu'un seul principe de toutes choses, plein de bonté, & de sagesse. Pour représenter ses per-fections, ils lui donnoient le nom de feu & de lumiere, d'où vient que dans les Oracles qui nous restent, on trouve à tous momens lors qu'il est parlé de Dieu ces termes synonymes, la lumiere, les raions, l'éclas du Pere, le feu paternel, le feu unique, le premier & le suprême de tous les feux-Quand on leur demandoit comment ils concevoient la Divinité, ils répondoient que b son corps ressembloit au fen, & son ame, à la verité, par ou, peut-être, ils entendoient que Dien étoit la bontémeme, car le mot Caldéen qu'on rraduit par celui de verité. signific bonté; & qu'il peroissoit revêtu de A 6

A Day. 11.3. I Sect. I.

seu. Les Hebreux parloient de même, lots qu'ils disoient que Dieu est un seu consument, qu'il est plein de bonté & de verité, comme il paroit par plusieurs endroits de l'acriture. Il semble que c'est à cause de cela que les auciens Persans l'adoroient sous la forme d'un seu, sans lui ériger aucune statut, comme on le verra dans la suite.

Outre l'Unité du premier seu, ils reconnoissoient une espece de Trinité; & avoient accoûtumé de dire qu'il y avoit une triple Trinité, dont chacune avoit un Pere, un Bouvoir, & un Esprit. Ils appelloient ce premier genre de choses une intelligibles. a , Ils disoient qu'il ne falloit pas faire effort, , pour comprendre se principe intelligible, , mais qu'il y salloit apporter la grande , flamme d'un esprit vaste, laquelle mesu-, soit tout, excepté cet Etre intelligible.

point de sim, étoit des Etres qu'ils nommoient intelligibles & intelligents, qu'ils subdivisoient encore en trois especes. 1. Les dyngues. 2. Les Synoques. 3. & les Teleturques. Les Oracles qui nous restent appellent ees Igngues, Mées, & disent qu'elles ont été les modeles intelligibles sur lesquels le monde a été sormé par d'autres Idées qu'ils appelloient les secondes Idées, au-lieu qu'ils mommoient les premières les Idées de la serve. Les Synoques, que les Oracles appellant encore Anoques, sont aussi de trois présent ordres, selon les trois mondes qu'elles gouvernent; les Empyréennee, qui condussent le monde Empyrée ; les Erberiennes qui reguent sur le monde Etherien; les Matevielles qui animent le monde materiel. On expliquera un peu plus bas la nature de ces mondes.

3. Le troissème degré contient les choses intelligentes, qu'on appelioit aus Cosmagogues, gouverneurs du monde. Il y en a, selon les Caldéens, diversangs, le premier suprême, Hecate, le second suprême, les trois Amilieles, c'est à dire qu'on ne peut pas adousir, & le dernier nommé Hypezocos, c'est à dire ceins par dossous, que les Oracles appellent: la fleur du feu. Ils sont dans le monde materiel, pour le conserver & pout lui donner les mouvemens reglez qu'il doit avoir. Au destous des Cosmagogues sont d'autres Etres intelligens que les Caldéens nomment les fontaines, ou les sources, du nombre desquels on ne convient pas. Au des sous des sontaines sont le Hyperarques, ou peincipautex. Ils appelloient quelques uns de ces Etres spirituels les fontaines ou les Archetypes des ames & des vertes.

Après les Hyperarques, sont les Dieux sans Zone, & les Dieux assachen à une Zone. Les uns & les autres sont dans le monde materiel, mais les premiers ont une égale puissance sur toutes les Zones, au lieu que les derniers sont rensermez dans une certaine étendue dans laquelle ils circulent avec la maniere.

### 34 Bibliotheque Universelle

Les Caldéens mettoient ensuite les Anges & les Démons immateriels. Ils croioient que ces derniers étoient en partie bons & en partie méchans. Ils disoient que les méchans n'étoient que ténebres & les bons que lumiere.

Ensin le dernier rang des Etres éternels contient les Ames. Il y en a de trois sortes dans cette Theologie, les Intelligences célestes, qui ne sont jamais unies à aucune matière: d'autres qui sont unies à la matière, & qui sont indépendantes, étant indivisibles & immortelles, capables de vouloir & de se déterminer par elles mêmes: d'autres ensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sensin qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière, & capables de vouloir de sension qui dépendent de la matière de la mati

qui peuvent être détruites avec elle.

Pour les ames des hommes, elles ont deux causes ou deux origines, l'Esprit paternel, & la Fentaine des ames, qui les produit par ordre de l'Esprit. Comme ils croioient qu'il y a des endroits dans le monde destinez à la demeure des Intelligences, dont on vient de faire l'énumeration: ils disoient que les ames venoient des espaces qui sont au dessus de la Lune & qui sont tous éclatans de lumière, au lieu que la région de cette Planete est en partie lumineuse se en partie couverte de ténebres, comme l'étendue qui est au dessous est éternellement couverte de nuages & d'une prosonde puit.

C'est dans ces lieux de ténebres que les ames humaines descendent, ou parce que leure

## & Historique de l'Année 1687. 15

leurs ailes ont perdu leur force, c'est à dire parce que ces ames n'ont pas conservé leur premiere persection; ou pour obeir à la volonté du Pere. Elles ne quietent jamais un corps étherien, dont elles sont revêtues, & qui est comme leur vehicule. Ce corps est encore animé par une autré épece d'ame, qui n'est pas raisonnable, & qui renserme les sens & l'imagination & toutes les facultez qui n'appartiennent pas necessairement à la Raison. Les Sages nommoient cette ame l'Idole ou l'image de l'ameraisonnable. C'est par elle que l'ame raisonnable est unie au corps, que nous prenons dans se sein de nos meres; ce qui se fait par l'union du corps étherien à celui du serme, anquel il demeure attaché jusqu'à ce que ce corps grossier soit détruit.

Si les ames ainsi precipitées des espaces qui sont au dessus de la Lune dans les lieux que nous habitons, s'aequittent biendes devoirs que la Souveraine Divinité demande d'elles, elles retournent alors dans les mêmes lieux d'où elles étoient descenduës, au contraire si elles se corrompent davantage, elles vont dans un séjour encoreplus ténebreux que celui-ei.

On a dit que les Intelligences avoient des lieux destinez à leur demeure, & voici comme les Caldéens divisoient le monne, & les lieux où ils plaçoient ces Etres spirituels. Ils concevoient au dessus du monde corposel une étendué infinie de lumiere, qu'ils appelloiens.

appelloient la lumière qui est au dessat du monde, & c'étoit là proprement le sejour ordinaire des esprits. Cette lumière est une image, comme ils parlent, de la Profondeur paternelle, c'està dire de l'immensité du premier fitse.

Les choses temposelles, ou corporelles, tiennent le troiséeme & le detnier sang dans la division génerale des Etres. Elles sont toutes renfermées dans sept mondes corporels, placez au dessous de la Lumiere, donc on vient de parler, selon cet ordre 1.le monde Empyrées ou de seu: trois mondes étheviens: 2. le supreme Erber : 3-la sphere des étoiles fixes : 4. les orbes des Planeresmois mondes sublunaires: 5. l'air: 6. la terre: 7. l'eau. Quelques Théologiens Chrétiens ont confondu le ciel empyrée, dont ils ons fait le sejour de Dieu & des bienheureux, avec la l'omiere de desfus le monde, mais les Caldéens les distinguoient avec soin: Le monde empyrée n'elt le lon eux different de l'étherien, qu'en ce que se dernier est bien moins pur & bien moins subtil que le précedent. Pour les mondes sublunaires, Psellus affure que les Caldéens leur donnoient quel. quesois un nom, que les Grecs ont traduit per celui de Hades, ou d'enfer-

On a dit que les Caldens reconnoissoient deux sorres de Démons, les uns bons, les autres mauvais. a Hostane Mage Persan appelle les premiers les Ministres de les Messagers

A Arnob, Like

Messagers de Dieu, qui demeurent en sa présence. Mais les seconds sont, selon lui, des Démons terrestres, qui errent incessamment dans le monde sublunaire, & qui sont ennemis du genre humain. Ils appelloient leur Chef [NDINY Ariman qui signisse ennemi des hommes, car IND qui signisse proprement un vase, peut signisser un homme métaphoriquement.

Il y en a de six sortes. L. Ceux, qu'on appelle ignées habitent la haute region de l'air, au dessus de laquelle ils ne peuvent s'élever, en étant chassez par les Intelligences qui habitent autour de la Lune. 2. Ceux qui sont dans l'aix inferieur dans lequel nous vivons & qu'on appelle aëriens. 3. Les terrestres. 4. Ceux de la mer, & qui demeurent dans l'éau. 5. Les soûterrains. 6. Ceux qui suient la lumière, & quine se rendent que trés-rarement visibles.

Re des Hommes, les uns sont plus méchans que les autres. Les trois dernières especes particulierement sont trés-pernicieuses, & me trompent pas seulement les hommes par des fantômes, & par des illusions, mais s'attachent encore immédiatement à eux. Ceux de l'eau causent des n'aufrages: ceux qui sont sous terre, & qui suient la lumière entrent souvent dans le corps des hommes & causent des Epileses & des Phrénesies: les terrestres & les aëriens précipitent les hommes en des passions illégitimes & les trompens

trompent par adresse.

Ils agissent, dit Psellus, en ébranfant novoix & sans bruit. Ceux qui nous parlent de loin doivent hausser la voix pour émouvoir nos oreilles, ceux qui sont proches de nous peuvent se faire entendre en parlane tout bas, & ceux qui peuvent entrer dans nôtre cerveau se peuvent faire entendre sans aucun bruit, en traçant de certains objets sur nôtre imagination, sans ébranler nos orcilles. C'est ainsi que les ames séparées des corps mortels s'entretiennent sans voix

& sans paroles.

Ils font de leurs corps tout ce qu'il leur plait, & lui font prendre la figure qu'ils veu-lent. Quelques uns entrent dans les bêtes, son qu'ils les haissent, mais parce que la chaleur naturelle des animaux les réjouït, aussi bien que l'humidité qu'ils y trouvent, parce qu'ils habitent ordinairement en des lieux froids & secs. Les soûterrains font parler ceux qu'ils obsedent, & se servent de leur bouche, pour prononcer leurs prétendus Oracles. Ceux qui fuient le jour rendent leurs patients sourds & muëts, & les font souvent tomber dans des pamoisons.

Tous n'ont pas la même étenduë de puissance, mais elle diminue, à peu près selon les degrez que l'on a marquez, les Démons qui fuient la lumiere en aiant le moins de tous. Ils se transsorment d'autant plus diversement qu'ils ont plus de pouvoir, &

l'on croit que c'est de quelques unes de ces transsormations qu'est venu ce que les Grecs disoient de Protée, des Nereides, des Naiades, & des autres Nymphes. Les Caldéens croioient que les Démons soussirent lors qu'on blesse leurs corps, quoi que la blessure se guerisse sur le champ, car leurs corps est comme l'eau, dont les parties se-

parées se rejoignent en un moment.

On peut voir par ce détail de la Theologie Caldéenne, que leurs pensées touchant les bons & les mauvais Anges, n'étoient pas fort éloignées de celles des Hebreux. A l'égard des bons par exemple, ces derniers en faisoient aussi divers ordres, témoin les Anges, les Archanges, les Thrones, les Dominations, les Principantez & les Pouvoirs, dont il est parlé dans le Nouveau Testament. Les Hebreux donnoient, comme les Caldéens, des Roiaumes & de certaines étenduës de terre à gouverner aux Anges, ainsi qu'il paroit par Daniel. Ils plaçoient comme eux les Démons malfaisans dans l'air, d'où vient qu'ils sont nommez les puissances de l'air. les Princes de ce monde, c'est à dire du monde sublunaire, les Princes des ténebres, c'est à dire de cette étenduë ténebreuse que nous habitons. Les Hebreux mettent encore le sejour ordinaire de la Divinité au dessus des étoilles fixes, & représentent Dieu habitant dans une lumiere inaccessible, & environné de Ministres. qu'ils appellent, comme les Caldéens des Anges

Anges de lumiere. Ils reconnoissent trois cieux, ou trois mondes, comme les Caldéens divisent l'Univers en terrestre, éthetien & empyrée. Pour les mauvais Anges, on sait que les Juiss en reconnoissent divers ordres, & qu'ils leur attribuoient autresois la cause de plusieurs maladies extraordinaites, ce qui paroît par le grand nombre de Démoniaques, dont il est parlé dans les Evangiles, où l'on peut aussi remarquer di-verses autres choses touchant les Démons, qui ne s'accordent pas mal avec la doctrine des Caldéens. Aussi quelques Savans ont conjecturé que les Juiss avoient emprunté d'eux ces connoissances & quelques autres semblables, dans la Gaptivité de Babylone. Tout ce qu'on peut objecter contre cette conjecture, c'est qu'il pourroit se faire que les Oracles Caldéens, dont on a parlé sussent supposez par des Juis, ou par des Chrériens, & que les explications de Ple-thon & de Pfelles ne fusient pas fideles, ce que l'on pourroit opposer particuliérement à l'autorité de ce dernier, parce qu'il dit avoir appris d'un Caldéen converti ce qu'il mous a donné de la Théologie Caldéenne. Mais pour les Oracles, on rapportera dans la suite les raisons que l'Auteur a de croire qu'ils ne sont pas supposez; & pour le fond de la Doctrine on rourseit prouver assez aisément que des Philosophes Grecs, qui avoient voiagé dans l'Orient, en avoient ap-porté une toute semblable de Caldée. C'est

ce qu'on pourroit montrer sans peine, à l'é-

gard de Pythagore & de Platon. III. Pour revenir à nôtre Auteur, sil donne ensuite un Abregé de l'Astronomie & de la Physique des Caldéens. Comme le ciel en ce païs-là est rarement troublé par les brouillards, & par les nuages, les Savans s'y appliquoient à l'Astrenomie, qu'ils prétendoient avoir inventée. Mais si ce que dit Diodore de Sicile b est vrai, il n'y étoient pas si habiles que le furent les Grecs, après en avoir appris les principes d'eux. C'est que les Caldéens donnoient de fort mauvaises raisons des Eclipses de Soleil, & n'osoient pas les prédire, ni les réduire à de certains periodes. Pour l'Astrologie, ou l'Apotelesmatique, c'est à dire, l'art de prédire, où il étoit plus ailé d'imposer aux credules, ils s'en attribuoient uniquement la connoissance, & se ventoient de lire l'avenir dans les Etoiles.

M. Stanley donne ici un abregé de leur doctrine tiré de c Diodore de Sicile & de Sextus Empiricus. d Ils croioient qu'il y a une grande Sympathie entre les étoiles, & ce qui est sur la terre, de sorte que les corps terrestres dépendent du cours & de la vertu des célestes. Ils joignoient ensemble les Planetes, les Etoiles fixes, & les Signes du Zodiaque, & soûtenoient que toute nôtre vie y étoit comme attachée, & qu'il ne nous

AP. XV. Sect. 2 p. 1044. b Lib. L. g Ibid. d Lib. yad w. Mashema

arrivoit rien, dont ils ne fussent cause. Ils plaçoient dans le Zodiaque douze Dieux, à chacun desquels ils soumettoient un mois & un Signe du Zodiaque. Après celails disoient qu'il y avoit vint-quatre Constella-tions, dont la moitié étoit dans l'Hémisphere Septentrional, & l'autre dans le Meridional. Les douze qui paroissent sur nôtre Hemisphere présidoient sur les vivans, & les douze que nous ne voions pas, sur les morts. Ils appelloient ces dernieres les Iuges de teutes choses. Mais ils avoient principalement égardaux Planetes, dont le cours inégal causoit, selon eux, les inégalitez de la vie. Ils prenoient garde à leur lever, à leur coucher, à leur couleur, &c. & prétendoient tout prédire par là. Au dessous des Planetes, ils disoient qu'il y avoit trente étoiles, qu'ils nommoient les Dieux Conseillers, dont la moitié qui étoit au dessous de la terre, présidoit sur ce qui s'y passoir; & l'autre moitié, qui étoit au dessus, remarquoir ce qui se faisoit au ciel & sur la terre. Tous les dix jours l'un des Dieux superieurs, alloit rapporter à ceux d'embas, ce qui s'étoit fait en haut. & l'on en usoit de même de l'autre côté. Ces Etoiles avoient ces mouvemens reglez, selon des Révolutions éternelles.

On pourra voir dans l'Auteur le détail de leur doctrine touchant les divisions du Zodiaque, du rapport qu'il avoit, selon eux, avec les Planetes, de leurs aspects, & de la maniere maniere de titer les Hotoscopes.

Outre l'art de prédire par les Etoiles, les Caldéens avoient encore l'art de deviner par le vol & le chant des Oiseaux, par les Songes, lès Prodiges, & les entrailles des Victimes, selon le rapport de Diodore. R. Moise fils de Maimon assure la même chose dans son More Nebochim, & leur attribuë encore quelques autres manieres de deviner, dont on trouve les noms Deut.xviii.10.11.

La Physique a des Caldéens étoit nommée Magie, & il y en avoit de deux sortes, l'une Naturelle, & l'autre Théürgique. La premiere n'étoit autre chose que la connoissance de la vertu des simples, de la disposition des animaux, & de la puissance des mineraux. Mais cette connoissance étoit mêlée de beaucoup d'opinions superstitieuses, si l'on en croit Maimonides, qui en 2 décrit les operations au long, & dont l'on trouvera les paroles dans nôtre Auteur. Tel-· le étoit l'opinion qu'ils avoient touchant les Talismans, qui sont de certaines figures, ou de certaines lettres gravées en certains temps, qu'ils croioient servir à garantir de divers maux. On les nomme en Persan. Tsilmenaja, & en Arabe Tsalimam, mots qui viennent de la même Racine que l'Hebreu Tselem, qui signisse une image. On peut voir là dessus le livre de Gassarel intitulé: Curiositez inouiës.

On appelloit aussi Tsilmenaja, ce que

les Hebreux appelloient Theraphim, qui étoient de petites statuës, qui répondoient à ce que l'on dit, lors qu'on les consultoit touchant l'avenir. Onkelos Paraphraste Caldéen traduit toûjours le mot de Theraphins par celui de Tsilmenaja, & les Septante le traduisent par les mots de Pleyyoutres parlans, on lignifians pour pei illuminations. On peut consulter là dessus Spencer, de Urim & Thummim. La Magic Théurgique des Caldéens consistoit uniquement dans la connoillance des cérémonies qu'il falloit observer, dans le culte des Dieux, pour leur être agreable & pour en obtenir ce que l'on souhaitoit. Islien le Pere, & Iulien le Fils Philosophes Caldéens, qui vivoient sous M. Antonin, avoient expliqué cette science, dans plusieurs livres Grecs, envers & en prose, selon le rapport de Suidas. Ils croioient, par le moien de ces cérémonies, pouvoir s'entre-tenir avec les Intelligences Célestes, & guerir même les maladies du corps & de l'esprit. On marque quelques unes de ces cérémonies, dont le sacrifice est la plus considerablc.

Il y avoit de deux sortes d'apparitions, dont l'une est nommée inonte une superficielle, par les interpretes Grecs de cette Philosophie. C'étoit lors que les Dieux paroissent sous quelque figure. Alors il n'y falloit avoir aucun égard, & ne recevoir aucun avertissement d'eux, comme veritable.

ble. Les mêmes Auteurs appellent la seconde avrila vuë de la chose même. Alors on voioit une lumiere pure, sans aucune forme. & la réponse que l'on en recevoir étoit vraie: c'est ce que les Oracles disent en ces termes.

Η'νικα δλεψείας † μορφής άπερ ευθερον πυρ Δαμπόμενον σκυρπηδον, όλε ε βενθεα κόσμε Kauli Auges Parny.

Quand vous aurez vu le sacré feu sans forme, brillant de lieu en lieu par toute la profendeur du ciel, écoutez la voix du feu.

Comme la Théurgie faisoit avoit des apparitions des bons Démons, elle servois austi à chasser les Materiels, & à empêcher

qu'ils ne pussent nuire.

IV. On peut réduire la Religion des Caldéens à trois especes. La premiere est un culte du vrai Dieu, mais à la maniere des Idolatres. La seconde est le cuite des Démons & des Esprits. La troisséme est celui des Corps Célestes, & des Blemens.

Les Caldéens reconnoissant, comme on l'a dit, un seul Principe de toutes choses tout puissant & tout bon, il s'ensuit qu'ils reconnoissoient le vrai Dieu; & c'est pour cette tailop qu'un Oracle que Porphyre cite, les joint aux Juifs, & dit qu'il n'y a que les Caldéens & les Iuifs qui adorent le Dieu & le Roi qui subsisse par lui-même. Mais les, Caldéens l'adoroient sous le nom idole, qu'ils appelloient Bel, qui est la Tome VII.

† C'est ainsi qu'il faut lire & non basiques

même chose que le Baal des Phéniciens. Les Juiss l'adorcrent aussi sous le même nom, du temps des Rois, & en futent repris par le Prophete Hosée, qui leur die au nom du Dieu d'Israël : vous ne m'appellerezplus, mon Baal, Ch. II. 16. Ceux qui instruisirent les Grecs des opinions & des coûtumes des Caldéens, sachans qu'ils appelloient la Divinité suprême Bel, lui donacrent le nom de Zios, qui étoit le nom que 1es Grees donnoient au plus grand de leurs Dieux. Quoique Bel, ou Belus, pût avoir été un ancien Roi, de même que Zeos; il Étoit arrivé par la suite du temps, que l'on avoit attaché ces noms à l'idée du premier Principe de toutes choses, c'est à dire à l'il dée du vrai Dieu. C'est ce qui sait qu' Aratus parlant de supiter & aiant dit n'é vale n'est parlant de supiter & aiant dit n'é vale n'est paul n'a pas sait dissiculté d'appliquer ces mots au vrai Dieu, au xv11. des Actes. Ainsi a Clement Alexandrin remarque sur ces paroles de S. Pierre: servez Dien, mais non comme les Grecs; ,, que cet Apôtre ne " ditpas, ne servez pas le Dieu que les "Grecs adorent, mais, ne le servez pas se comme les Grecs. Il vouloit qu'on chau-"nonçoit pas un autre Dieu. On peut voir dans le premier Livre d'Herodote, qui avoit été à Babylone, la description du Temple de Impiter Belus. Il donne le nom de Caldéens

& Historique de l'Année 1687. 27 déens aux Prêtres qui en avoient l'inspection, & Maimonidés assure que les Idolatres de Caldée étoient les mêmes que les Prophetes de Baal, dans la Palestine.

Les Caldéens adoroient en second lieu les Démons & les Esprits, & c'est à ces Divinitez subalternes, ausquelles ils s'addressionent, par le moien de la Théwrgie, dont

on a parlé.

Ils eroioient en troisième lieu, à ce qu'on dit, que les sept Planetes étoient animées par des Divinitez, à qui elles servoient comme de corps. Les plus grandes étoient celles qui habitoient dans le Soleil & dans la Lune. Ils avoient les mêmes pensées à l'égard des étoiles sixes, mais il faut avouër qu'on ne prouve pas ce culte des étoiles si distinctement que le reste, comme les Lecteurs poutront le remarquer, en lisant ce qu'en dit M. Stanley.

Quelques Anciens disent qu'ils adoroient l'air & la terre, comme Iulius Firmicus & Macrobe, mais ces Auteurs, & particulierement le dernier, confondent trés-souvent la Theologie de toutes les Nations, sans raison & sans necessité, & peuvent avoir attribué aux Caldéens un sentiment des Grecs & des Romains. Quelques uns mêmes pour soûtenir le Paganisme, ont travaillé à faire voir que tous les Adorateurs de plusieurs Dieux s'accordoient; & ils esperoient de repondre ainsi à l'objection des Chrétiens, qui se moquoient de la di-

B 2 versité,

versité de leurs sentimens. Mais on ne pett pas douter que les Caldéens n'adoratient le feu, ou au moins la Divinité suprême, sous l'embleme du feu. a Ruffin & b Suidas nous racontent là dessus une Histoire qui mérite d'être rapportée ici. C'est que du temps de Constantin, certains Prêtres Caldéens cousurent tout l'Empire, pour faire voir aux autres Paiens que le Dieu de Caldée étoit le plus puissant de tous les Dieux, parce que le seu qu'ils adoroient consumoit toutes les statues des autres Divinitez. Enfin étant venus en Egypte & aiant défié les Prêtres Egyptiens d'exposer au seu les sta-cuës de leurs Dieux, un de ces Prêtres riompha de leur vanité, par cet artifice. Il prit une statuë du Nil creuse en dedans, & percée en divers endroits. Il boucha ces trous avec de la cire, si adroitement qu'on ne pouvoit s'en appercevoir, & remplit cette statuë d'eau. Ensuite il prit au mot les Calde seu cette statue, que la cire se sondant laissa le passage libre à l'eau, qui en s'écou-Sant éteignit le feu.

M. STANLEY emploie la zvi. & la zvii Partie de son Ouvrage à faire l'Histoire de la Philosophie, des Persans, dont on sera

aussi un Abregé en peu de mots.

e I. En parlant de l'Origine de la Philosophie des Caldéens, on a remarqué qu'il y a

# Hist. Eccl. Lib.2. & In voce Kanun ...

& Historique de l'Année 1687. 29 eu plusieurs Zoronftres : & c'est ainsi que se nommoit le plus ancien sage des Persans, aqui institua l'Ordre des Mages. Dien Chrysostome dans sa Harangue Boryschenique, dit, que les Persans assuroient que touché de " l'amour de la fagesse & de la justice, il », avoit quitté le commerce des hommes, » & s'étoit retiré dans une montagne, où il ,, demeura seul pendant longtemps: Qu'en-,, suite lots qu'il l'avoit quittée, un grand ,, seu étoit descendu du ciel, qui l'avoit eny vironné de toutes parts : Que le Roi & la " Noblesse des Persans, étant venus là, pour "invoquer la Divinité, Zoroastre étoit ,, sorti de ce seu, sans en être endommagé. ,, & avoit offert un factifice, comme si Dien ,, étoit venu jusques-là avec lui : Que des ,, lors, il ne conversoit plus avec toute serte "d'hommes, mais seulement avec œux qui " étoient naturellement plus appliquez à " recherches la verité, & capables de com-, noître les Dieux, & ce sont ceux que les "Perlans appelloient Mages.

On ne sait point quand ce Zoroastre a vécu. Un autre Sage nommé Hystasse, qui vivoit du temps de Cyrus, augmenta beaucoup les lumieres des Mages de Perse, par les sciences qu'il apprit des Brachmanes, qu'il alla cherches dans les Indes. Celni qui at compôtre ces sciences aux Grecs sût un nommé Osthane, qui accompagna Xerxés dans l'entreprise qu'il sit sur la Grece. Les Philosophes Grecs qui avoient stéquenté

les Perfes avant ce temps-là, ou avoient ca÷ ché ce qu'ils en avoient appris, en n'a-

voient pas pénétré leurs Mysteres.

Les Mages a étoient tous appliquez au Arvice des Dieux, & leur nom, selon quelques Anciens, signisse la même chose que celui de Prêtre. Ils ne se méloient point avec les autres Persans, ne s'allians jamais qu'à des personnes de leur Secte, & demeurans dans des villes séparées. Ils étoient dans une trés-grande estime, ils instruisoient les Rois avant qu'ils pussent prendre le Couvernement en main, & ils étoient appellez à leurs Conseils. Leur vie, quant au reste, étoit fort simple. Ils ne vivoient que de lait, de fromage, de fruits & de pain.

II. b Pour ce qui regarde la suprême Divinité, ils semblent avoir en les mêmes pensées que les Galdéens, car Zoronstre, dans les Recueuils Sacrez, assuroit, selon le sapport d'Eusebe, que Dieu est incorruptible, éternel, indivisible, tres-bon, tres-sage, pere de l'équité & de la justice, &c. Il diwisoit toutes choses en trois ordres:les unes éternelles, c'est à dire sans commencement, comme sans fin : les autres qui ont eu un commencement, mais qui n'ont point de fin : les dernieres qui sont corruptibles. Oromazes étoit le chef des premieres : Misbra, ou le Soleil, présidoit sur les secondes, & Arimanes sur les troissémes.

C'est Plutarque qui nous apprend cela do Zoroastra

#P.zvi,\$.2. 6 P.zviii.p.1059,

## & Historique de l'Année 1687. 33

Zoroastre, mais il est dangereux de s'en sier tout à sait aux Grecs, en ces sortes de choses, qu'ils n'entendoient qu'à demi, & où ils pouvoient aisément consondre la doctrine d'un peuple avec celle de ses voisins.

Quoi qu'il en soit, le même Auteur apporte que les Sages de Perse établissoient deux Principes opposez l'un à l'autre, dont l'un faisoit le bien & l'autre le mal. Il nomme le premier Oromazes & le second Arimanes, & dit qu'entre les choses sensites il n'y a rien qui ressemble tant à Oromazes que la connoissance & la lumiere, & rien qui représente mieux Arimanes que les ténebres & l'ignorance. Il faut faire de certains sacrisices à ce dernier, asin qu'il ne sasse pas de mal, & au premier, pour en obtenir du bien.

Les Persans disoient aussi qu'Oromazes étoit sils du jour, & Arimanes ensant de la muit, & qu'ils avoient une guerre perperuelle: qu'Oromazes avoit sait sa Dieux, le s: le Dieu de la Bien-vueillance, le 2. de la Verité, le 3. de l'Equité, le 4. de là Sagesse, le 5. des la Richesses, le 6. du Plaisirs Divinitez qui sont toutes soumises à celle qui leur a donné l'être: qu'après cela Oromazes devint trois sois plus grand, & qu'il s'éloigna autant du Soleil, que le Soleil l'est de la terre qu'il produisit le ciel & les étoiles, & qu'il établit la Canicule pour gardez les autres : qu'il sit 24: Dieux qu'il mit

. A. De Iside & Osiride.

Printer.

dans un Oeuf, mais qu'Arimanes en aignéteit autant, ils rompirent l'Oeuf. & que de là il est arrivé que le mai s'est mélé parmi le bien : que le temps approche auquelt les l'tres mal faisans, & Arimanes les même, seront entierement détruits, par in pelte & par la famine, & que la Tetre sera toute unie : qu'alors il n'y aura plus qu'une seule mamere de vivre, & une seule societé de tout le genré humain, où l'on ne parleta. qu'une seule Langue.

Les Mages prétendaient favoir l'art de devinet, aussi bien que les Caldéens, Herodere assure qu'ils n'avoient ni Temples, ni Autels, ni Images, & qu'ils traitoient du fous ceux qui en avoient. Straton dit la même chose. Herodote croit qu'ils en usoient

ce qu'ils ne croioient pas, comme que les Ditux euffent une figurade Cherres, purce qu'ils conceè les Dieux, dont le monde entiel
à Temple & une Maifon, ne pouè renfermez dans des munsilles,
de leurs Aurels de de leur flaqui regarde peut-être les temps,
nant été foumis aux Grecs, ils
ne partie de leurs contumes aulieur
nueucement ils n'avoient rien de
comme il parnit par l'action de
Grece, pour les raitins que l'en vient de

Magis

a Magis Anttoribus, Xerxes inflammasse Templa Gracia dicitur, quod parietibus
includerent Dees, quibus omnia deberent
esse patentia, ac libera, quorumque his
Mundus omnis Templum esset & Domus.

Quand ils sacrificient b ils n'érigeoient sucun autel, ils n'allumoient aucun fen, ils. n'avoiencui libations, ni flutes, ni couronnes, ni farine; mais celui qui vouloit sacrifier alfoit dans un lieu net, où il menoit la victime. L'à il invoquoit la Divinité, aiant une branche de mirre sur la tiare. Il ne demandoit pas la favent du ciel pour lui seul. mais pour tous les Persans, dans le nombre desquels il se comprenoit, & pour le Roi en particulier. Après avoir démembré là victime, il faisoit bouillis sa chair, qu'il. étendoit cossite sur de l'herbe tendre, &c. particulierement sur du triolet. Alors le Mage qui étoit présent, ear sans Mage il n'étoit pas permis de sacrifier, le Mage. dis-je, chantoit une \* Theogonie, par le moien de laquelle ils croioient fléchis les Dieux. Enfin celui qui avoit sacrifié empotroit la chair de la victime, & en faisoit ce qu'il lui plaisoit. Serabon dit e que le Mage qui officioit, aiant mis en pieces la victime. chaeun des assistants en prenoit sa part &c. s'en alloit, sant en rien laisser aux Dieux,

a Cicero de Leg.Lib.2.p. 1197. Ed. Elzever. b Herod.Lib.1. c. 131. \* Hymne qui contenoit la genealogie des Dienze.

c Lib.xx.p.303. Ed.Gen-

car ils disoient que Dieu ne veut que l'ame de la Victime. Quelques autres laissoient sur le seu une partie de l'Omentum. On peut voir dans le même Livre de Strabon, diverses de leurs cérémonies religieuses.

Les mêmes Auteurs nous apprennent que les Mages adoroient Jupiter, le Soleil, la Lune, Venus, le Feu, la Terre, les Vents & l'Eau. Mais ce qu'il y a de fâcheux dans leurs Rélations, c'est qu'ils donnent les moms des Dieux de la Grece à ceux des Orientaux, parce qu'ils conjecturoient que ce devoient être les mêmes Dieux que les leurs. C'est pourquoi on ne s'arrêtera pas a à ce qu'en rapporte nôtre Anteur, que les eurieux pourront consulter s'ils le trouvent à propos.

LA XVIII. & LA XIX. Partie de cet Ouvrage contiennent en Abregé l'histoire de

la Philosophie des Sabéens.

I. Les b Sabéens étoient des peuples de l'Arabie, qui ont eu, si l'on en croit quelques Auteurs Arabes & Juiss, de grans Philosophes parmi eux. Mais ces Auteurs ne sont pas Anciens, & ont vécu même dans un temps que cette Rhilosophie étoit éteinte, & il n'est pas aisé de savoir s'ils disent vrai, ou non. Les uns disent que le chef de la Secte des Sabéens se nommoit Zuradass, ce qui semble être le même nom que Zoroastre; d'autres disent que ce sut Tachmuras Roi de Perse, qui en sût le sondateur; & il y a encore

# Ch. 14. P. XYIII. p. 1062

& Historique de l'Année 1687. 35

encore plusieurs autres opinions là dessus. Les Rabbins prétendent qu'elle étoit florissante dans la Caldée du temps d'Abraham, & ne manquent point, de nous raconter des histoires de ce temps-là, d'un ton aussi serme que s'ils en avoient été témoins, ou que s'ils les avoient tifées d'auteurscontemporains. On en pourra voir quelques unes dans le Chap. II. de la xviii. P, de nôtre Auteur.

Maimonidés dit avoit vû divers de leurs livres, dont nôtre Auteur donne la liste, qui étoient pleins de superstitions, de conjurations des Démons, de secrets pour les Talismans, & d'autres extravagances de cette nature. Hettinger dans son Histoires Orientale, Liv. 1. c.8. assure d'en avoit es un en sa possession, composé par Abulfark sils d'Abi Jakub, & il autoit été à souhai-

ter qu'il l'eût publié.

Maimonidés, croioient que les Etoiles sont des Divinitez, & que le Soleil est la plus grande de toutes, qu'il gouverne les deux Mondes, le superieur, & l'inferieur. Ils attribuoient leurs opinions à Adam & aux premiers Patriarches, & ils en racontoient des Histoires semblables à celles que l'on en trouve dans l'Alcoran & dans divers Auteurs Mahometans; ce qui pourroit saire soupçonner que ces livres ont été supposez, en partie par des Mahometans superstitieux,

B. 6

36

& en partie par des sourbes, qui y mettoient-souvent les noms des premiers Patriarches,

pour les vendre mieux aux credules.

Ils donnoient aux jours de la semaine les. noms des sept Planetes, à qui ils rendoient des certains cultes, tous les jours & rous les mois. Leurs dévotions de chaque mois sont décrites au long dans le Manuscrit Mettinger, & nocre Auteur en fait ici un extrait fort circonstancié. Ce ne sont que. Jeunes, sacrifices, & solemnitez anniversaires, en l'honneur des Planetes, & particulierement en l'honneur de Belta à qui le sixiémejour de la semaine étoit consacrés. de sorte que ce nom marque la Planete de Venus; & de Sammaël, nom que les Juiss donnent au jourdhui à un mauvais Ange, qu'ils appellent l'Ange de la mort. Ils nommoient leurs mois des mêmes noms, dont se servoient les Caldéens, dont ils devoient parler la Langue, ou au moins une Langue approchante de la leus, à cause du voissa. ge. Et c'estaussi ce qui a fair que les Au-Fiens ont donné le nom d'Atabie à une par-Tie de la Mesopotamie, & que les Orien-Raux comprennent les Nabathéens & les. Sabiens, sous le nom géneral de Caldéens, somme le remarque notre Auteur, dans le Préambule de la xv111. Partie.

Dans le dernier Chapitre, il raporte. diverses courames des Sabéens, contraires à Plusieurs Ordonnances de la Loi de Meise, me Maimehides a remarquées. Mais ceux

& Historique de l'Année 1687. 37 qui voudront s'instruire à fonds de l'Ori-gine & des sentimens des Sabéens, n'onsqu'à lire le 2. Livre de l'Ouvrage du savant, Spencere, intitulé de Legibes Hebraerum. Ritualibes.

Comma a ce qu'on a dit de la Théolegie des Caldéens est presque entierement fondé sur les Oracles qui nous restent, il faut necessairement raporter ici les raisons. qui ont persuadé M. Stanley qu'ils ne sont point supposez 1. Ces fragmens ne sont pas. tirez d'un seul livre, qui pourroit avoir été composé par quelque ancien Hérétique, mais de divers Auteurs Platoniciens, qui les ont eux en une grande vénération; au lieu. qu'ils ont fait voir la fausseté de quelques livres supposez par les Gnostiques, sous le nom de Zorosfere. C'est ce qu'a reconnu-Porphyre dans la vie de Plotin, où il met une grande difference entre ces Oracles &c. ceux qui avoient été supposez.

2. Ils sont tous pleins d'expressions dures & orientales, quoi qu'il soit veritable. qu'il y en ait plusieurs qui sone purement Greques, que l'on doit attribuer à ceux quit

3. Pic de la Mirandole dans une Lettre à Marcile Ficin affure qu'il avoit ces Oracles. en Caldéen plus complets, & plus étendus. que l'on ne les a en Grec, avec quelques: explications de la Doctrine des Caldéens,: ca la même Langue. On crouve ce MS.

dans son cabinet aptés sa mort, mais si gasé & si difficile à lire, qu'on n'y put rien déchiffrer.

4. On peut croire que ces oracles ont été extraits des livres de Berose, qui apporta dans la Grece la Philosophie & l'A-stronomie Caldéenne, ou au moins de Julien le fils qui avoit publié en vers des Oracles & des secrets de Théürgie, car Proclese

en cite quelques uns sous son nom.

pas été donné à ces vers, seulement pour marquer seur excellence, mais qu'on a cru que c'étoient les propres termes d'un Oracle. Stephanus témoigne que les Caldéens en avoient un, pour lequel ils n'avoient pas moins de vénération que les Grecs pour l'Oracle de Delphes. Cette pensée peut être confirmée par l'estime, avec laquelle quelques Platoniciens parsent de ces vers, comme Proclus, qui les nomme dans son Commentaire sur le Timée: la Theologie, segué de Dieu. Associate de Dieu, une Theologie, requé de Dieu. Associate aussi les attribué aussi directement à la Divinité.

Quelques uns de ces Oraeles, qui avoient, échappé à la basbarie des siecles passez, furent publiez par Louis du Tillet à Paris en 1563, sous le titre d'Oracles des Mages descendus de Zoroastre, avec le Commentaire de Gemisthus Plethe. Ils surent traduits en suite par Jaques Marthamus, Et ensin publiez par Opsopaus à Paris en 1607.

avecle Commentaire de Pselles. François Patricius les avoit aussi publiez, avec plusieurs additions tirées de Proclas, d'Hermine, de Simpliciue, de Synesius, d'Olympiodore, de Nicephore & d'Arnobe, de soite qu'il les augmenta jusqu'au nombre de 324. Il les avoit reduit auss sous certains Chefs, & mis en Latin en 1593. Otton Hourniss les traduisit encore en 1619. & les publia dans son livre intitulé Philosophia Barbarica, mais sous prétexte de les mettre en meilleur Latin & d'en faire un discours suivi, il en corrompit le sens. Il étoit ridicule de vouloir joindre des fragmens tirez de differens Auteurs, & qui n'avoient aucun rapport les uns avec les autres. Ainsi Heurnius gâta ce que Parricies avoit fait de bon, quoi que ce dernier n'eut pas pris affez de soin de les publien correctement, & eut tout à fait negligé la mesure des vers; sans marquer même, si ce n'est au commencement, les Aureurs de qui il les avoit tirez, de sorte qu'il ne seroit pas aisé de les rétablir. Ce-pendant l'Aurour y en a ajoûté quelques uns, les a traduis en Anglois, & y a joint ses conjectures sur quelques endroits corrompus.

Quelques uns de ces Oracles paroissent d'abord si obscurs & si embrouillez, qu'ils semblent absurdes: mais on doit consideren que Psellus & Plethen en ont expliqué plusieurs, qui sans cela n'auroient pas paru plus raisonnables; & ceux que l'on trouve bons.

peuvent faire présumer raisonnablement que ceux que l'on n'entend pas ne sont pasmoindres. C'est la même raison qui a fait. qu'on a cru les pouvoir publier parmi les autres, sans faire aucun tort à la haute estime où a été autrefois la sagesse des Cal-déens: & c'est encore ce qui a engagé l'Au-teur à traduire en Anglois les Gommentai-res de Psellas & de Plethon.

Ces Oracles sont rangez sous onze titres, dont les cinq premiers regardent les Dieux suprêmes & subaltetnes, & les autres le Monde, l'Homme, & les Sacrifices. Pour Saire sentir au Lecteur le stile. Oriental de ces fragmens, on en traduira ici quelques. uns en François, presque mot pour mot. Voiei, par exemple, comme il est parlé de l'Esprit (NOYE:) c'est à dire du second E'irc: La lumiere est née du Pere. C'est elle fenle qui a tiré la fleur de l'esprit, en grande abondance, de la force Paternelle. L'Esprit Paternel aiant conqu ses ouvrages, a semé en tous les lieus d'un bruitet amour, afin que 🤄 toutes thoses s'entraimans elles subsistassent pendant une durée sans bornes. La suite des: pensées du Pere n'éclatie pas aux yeux de tous, afin que les Elemens du monde subsistent, étans conservez par l'amour. Il peat, en pensant, donner l'inselligence de son Pere. à tontes les Sources & à tous les Principes:It est les limites de la profondeur de son Pere, 🖒 la Source des choses intellectuelles. Iln'est: pas forti, mais il ost demenré dans la profendeur

& Historique de l'Année 1687. 42 deur Paternelle, & dans son Sanctuaire, par

un silence tout divin, &c.

Il est entore parlé d'un autre E'tre en ces termes: sous les deux Esprits est la source vivisante des ames, & l'ouvrier qui a fait lui même le monde, qui est sorti le premier de l'Esprit, étant tout de seu, revêtu du seu, & retenant la sieur de son seu, pour

temperer les sources des liens.

On peut aisément voit par là, que le style de ces Oracles ne ressemble point à celui des Poëtes Grecs, ni à celui des Oracles de Delphes. Il y aici une espece d'ensure & une espece d'obscurité toute particuliere. Outre cela on ne voit ici proprement, ni le sentiment des Platoniciens, ni celui des Juiss, mais je ne sai quoi de tout singulier, qui a entierement l'air d'Original, & que son reconnostra encore plus facilement, si on lit les interpretations de Plethen & de Pselses.

#### I:I:

EHILIPET CEPRII, Magna Ecclefia.
Confiantinopolitana ante hos quadraginth annes Protonotarii. Chionicon Ecclesiz Grzez, quod primus è MS. Byzantino edidit, Latinéque vertit Nicolaus
Blancardus, Juris ac Hift Franckeransa
Professor: Henricus Hillarius Rector
Schola Cellerfoldonsis reconsuit, lapsus
aliquot.

#### 42 Bibliotheque Universelle

aliquot Philippi emendavit, Commentaria & notas, Nomenclaturas Patriarcharum add dit, historiamque Patriarchicam à capta ab Insidelibus urbe, Ciusii plerumque vestigiu insistens, pleniorem exhibuit: accessit appendix rerum
historia atriarchica inservientium; &
Notitia Epis opatuum per Orientem, aurhore Imp. Andronico Palzologo seniore: Lipsiz & Francosuti 1687. in 8. p.
620. & se trouve à Amsterdam Chez
Waasberge.

L'Auteur du Commentaire sur la Chronique de l'Eglise Greque, composée par
Philippa de Chypre Protenotaire de l'Eglise
de St. Sophie, de Constantinople, se propose
de décrire principalement l'état de l'Eglise
Greque d'aujourdhui, depuis que l'Asie est
réduite sous la puissance du Turc. Cet ouvrage nous desabusera de plusieurs opinions populaires, qui se sont répanduës par
le peude connoissance que nous avions de
ce qui s'est passé parmi ces Patriarches,
dont les Astes ont été récueuillis avec
beaucoup plus de négligence, que l'Eglise
Romaine n'en a eu pour ses Papes.

On remarque sur la qualité de Protenetaire, de Philippe de Cypre, que ceux qui la portent ont la Charge d'écrire de la part du Patriarche aux autres Patriarches, aux Métropolitains, aux Archevêques, aux Evêques, & aux Eglises, les Ordres & les Letर्ज Historique de l'Année 1687. 43

tres qui regardent le Patriarchate. On trouve le nom de ce Protonotaire, dans les subscriptions de deux Synodes de l'an 1639 & 1642, contre Cyrille Lucar. Il y a apparence qu'il s'appelle Philippe de Cypre du nom de sa patrie plutor que de celui de sa famille. Quoi qu'il en soit, ce Protonotaire nous donne la suite des Patriarches de Constantinople, depuis le temps des Apôtres jusqu'à l'an 1645. & M. Hillaire en donne la continuation jusqu'à l'an 1673. en résormant de temps en temps la Chronique du Protonotaire. Il y ajoûte les Actes de la plupart de ces Patriarches, & s'attache particulierement à leur histoire, depuis que Constantinople est possedée par les Insideles.

Philippe de Cypre conte 21. Evêques de Byzance, qui étoit le premier nom de cette ville, nommée depuis Constantinople. Ces Evêques ne furent appellez Patriarches, que depuis que la Ville cut changé de nom, a l'on en croit le Protonotaire; mais notre a Commentateur remarque qu'il se trompe, & que cette qualité ne leur fut donnée que plus de cent cinquante ans aprés, dans le Concile de Chalcedoine, étant appellez auparavant Evêques & Archeveques.

Ce qui rend ce Siege considerable, c'est qu'il a eu des Evéques consacrez de la propre main de l'Apôtre S. André, qui après avoir prêché l'Evangile à Byzance, y établit Stachy, dont l'Apôtre parle aux Romains & qu'Onesime serviteur de Philemen, dont St. Paul écrivit à son Maître avec

tant d'affection, succeda à Stachys.

Ce sur sous le xxur. appellé Alexandre, que le Concile de Nicée, ou les dogmes d'Arrius furent condamnez, s'assembla.Il a été suivi de dix-sept autres Conciles Universels, si on en croit l'Eglise de Rome, & de six seulement, si on s'en rapporte aux Grecs. Mais ce Concile n'empêcha pas que le xxiv. de ces Evêques appellé Paul les Confesses, ne sût déposé par les Ariens, qui mirent en sa place, par la faveur de Empereur Constance, Ensebe de Nicomo-Me, & après sa mort Macedonius tous deux. Arriens; ce qui causa des séditions à Constantinople, les partisans de Paul le Consesseur, aiant tué Hermogene & sa compagnie de cent hommes, que Constance avoit envoiez d'Antioche pour appailer le tumulte; qui ne se termina que par l'exil' lle Paul, & par la mort de plus de trois milde hommes, qui furent ou tuez par les Sol-dats, ou étousez dans l'Eglise par la soule. Macedonius ne sur pas seulement Ar-

Macedonius ne fut pas seulement Arrien; mais il combatit aussi la Divinité du

3. Esprit, & sur le Chef de ceux qui surent
appellez Tneumatomaques. Il devint odieux
aux Arriens même, dont il ne suivoit pas entierement les sentimens, ce qui le sit déposer par les Acaciens & par les Eudoxiens qui
l'avoient établi. A l'égard du St. Esprit, il sui
contestair

contestoit les prérogatives du Pere & du Fils, en soutenant qu'il n'étoit que leur ministre, & un simple Auge. Il attira dans son parti Elenzine Evêque de Cyzique, & Eustache Evêque de Schaste, qui avoit accoûtumé de dire: Je ne sauron me résondre à appeller le S. Esprit Dien, é je n'oserent l'appeller créature. Quoique Macedonius ne s'exprimât pas tout à fait comme les. Artiens, on lui attribuë qu'il ne vouloit pas reconnoître que le Fils sût coessentiel au Pere, ou du moins semblable en toutes chosest c'est à dire, qu'il étoit Homoionsen, mais non pas Homooussen.

Le xxvII. Evêque de Constantinople s'appelloit Eudoxe. Le Protonotaire l'appelle Evêque de la Germanique, mais socrate dit qu'il étoit Evêque d'Antioche. Cet Eudoxeétoit Artien, & fut mis en la place de Macedoniss par ceux de sa secte. Il avoit accoûtumé de dire que le Pere est évisis, & le sils ivoisis; ce qui scandalisa plusieurs personnes, parce que le mot évisis est equivoque & signisie ou un impie. ou celui qui ne rend sa devotion à personne; mais s'étant expliqué & attaché à la dernière de ces significations, il ferma la bouche au peuple. Nôtre Protonotaire ne lui fait occupet le siège que huit ans, mais socrate lui en donne onze.

Demophile Arrien succeda à Eudoxe: quoique les Homooussens eussent consecté Evagress par le ministere d'Eustache, Eveque d'Antioche, ce qui excita de grands troubles, & obligea l'Empereur Valent d'envoyer des troupes à Constantinople, & de releguer Enstathe & Evagrins en des lieux différents. Cependant le Commentateur remarque que les Arriens, favorisez de l'Empereur, exercerent de grandes violences contre les Homoonsiens.

Gregoire de Nazianze, succeda à Demophile par la faveur de Theodose, qui étoit ennemi des Arriens, & qui voulut obliget Demophile à recevoir les définitions de Nicée, ce qu'aiant refusé, on ôta aux Arriens les Temples qu'ils possédoient depuis quarante ans, & on les força de faire leurs assemblées religieuses hors des portes de la Ville. Ce fût en ce temps, que l'on bâtit le fameux temple de Ste Anastasse, qui sût ainsi appellé parce que Gregoire avoit resuscité la foi de Nicée, qui avoit été comme morte les années précedentes. Quoique cet Evêque cût étudié treize ans entiers l'E, criture, sans faire autre chose, il étoit si modeste qu'il n'osoit aprofondir les mysteres, & qu'il traitoit de s fous, ceux qui disputoient trop curieusement de la géneration du Fils & de la procession du St. Esprit. C'étoit aussi la methode de Cyrille d'Alexandrie, qui disoit qu'il falloit être Juif pour demander le Comment des mysteres 🚓 que ce COMMENT attiroit les derniers supplices.

Nôue.

## & Historique de l'Année 1687. 47

Nôtre Protonotaire fait succeder Nettaire à Gregoire: dans son temps s'essembla le II. Concile Universel contre Macedonius, à Constantinople, qui n'avoit point alors d'Evêque; mais les Peres du Concile au nombre de 150. baptizerent Nectaire & le firent Evêque.

Jean Chrysostome succeda à Nectaire. Nôtre Commentateur fait un Catalogue de tous les Autheurs Ecclesiastiques qui ont parlé de lui. Il fût banni de Constantinople peu d'années aprés, & Arsace lui fut substitué & tint le siège pendant deux ans ; ce qui causa diverses seditions, & sobligea În-nocent s.à le déposer après sa mort.

Atticus Prêtre fut élu ensuite, & occupa le siege pendant 20 ans; cet Atticus avança fort la foy Orthodoxe, par ses liberalitez & par sa douceur envers les Héterodoxes, à qui il ne voulut pas permetire qu'on sit aucune violence, soulageant au contraire, leurs pauvres avec la même charité que les autres. S'étant apperçu que quelques-uns par-loient mal des Novatiens, il les reprima par ce discours : Ne reconnoissez-vous pas combien ces hommes one sousert avec nous, dans la persecution de Constance & de Valens, où ils ont été témoins de la veritable foy avec nous?

Sisinnius lui succeda, & à Sisinnius Maximien selon nôtre Protonetaire; mais le Commentateur met Nesterius après Silinnius. Ce sut contre ce Nestorius, qui ne vouloit pas appeller Marie Mere de Dieu, & qui distinguoit deux personnes en Jesus-Christ, que le 111. Concile Universel s'as-sembla à Ephese.

L'Empereur Theodose le Jeune, pour arrêter les divisions qui arrivoient à l'occasion de la succession de ces Evêques, en assembla plusieurs à qui il ordonna de choisir & de consacrer Proclus, qui sur encore plus humain envers les Héterodoxes, que ne l'avoit été Arricus.

Flavien succeda ensuite à Proclus. Ce sur sous son Episcopat qu'Eutyche s'éleva, qui pour s'éloignet du sentiment de Nestorius, consondit la nature divine avec l'humaine en Jesus-Christ: ce que Flavien sit condammer dans un Synode qu'il assembla. Mais Théodose en aiant convoqué un autre à Ephese, l'opinion d'Eutyche sur consistmée, & Flavien & ceux de son opinion y sureux condamnez.

Mais Anatolius Prêtre & Apocrisiaire, d'Alexandrie, aiant succedé à Flavien, l'Empereur Marsien sit assembler à Chalcedoine le 1v. Concile Universel, où l'opinion d'Eutyche sut condamnée. Ce sut aussi dans ce Concile que l'inspection de toutes les Eglises sut donnée aux Evêques de Rome, d'Antioche, d'Alexandrie, de Constantinople & de Jerusalem; ce qui sit appeller l'Eglise un corps à cinq têtes, quinivertenz, au lieu que le Concile de Nicée n'en avoit consis

consié le soin qu'aux Evêques de Rome, d'Alexandrie, & d'Antioche. Ce même Concile donna aux Evêques de Constantinople pour la premiere sois la qualité de Patriarches, qu'ils ont toujours portée depuis : c'est la remarque du « Commentateur, contre l'opinion du Protonotaire, qui la leur avoit donnée dés le commencement b. Il remarque aussi que le nom d'Apocrifiaire, qui est ici donnée à Anatolius, désigne proprement le Vicaire de l'Evêque, contre la pensée d'Allatius, qui semble restraindre cet office & ce nom aux Legats des Papes.

Ainsi celui qui porta le premier la qualité de patriarche de Constantinople. suc Gennadius. Il y en a qui attribuent à ce Gennade la Consession de soi, qu'un autre Gennade composau milieu du quatorziéme siecle, & d'autres à Gennade de Mat-

scille.

Flaviens succeda à Gennade, & voulût avoir de l'approbation de l'Evêque de Rome, avant que de monter su le siege, asia de passer pour Catholique, q oi qu'il fût-trés méchant homme.

Acacius succeda ensuite à Flavitas, qui n'eût pas tant de complaisance pour les Papes, désendant vigoureusement l'égalité, que le Concile de Chalcedoine avoit établie entre les Patriarches; ce qui lui attira l'excommunication de Felix Pape, dans

Tom. VII.

un Synode de Rome.

Euphemins, lui succeda, dans le gouver-nement de l'Eglise, & dans les differens avec les Papes; ear il mourût aussi separé de la Communion Romaine, parce qu'il ne voulut pas faire effacer des Diptyches le nom d'Acacius, quei qu'il fût reconnu Catholique pour la foy. Macedonisus leur successeur demeura dans la même disgrace. Timothée succeda à Macedonius, & Jean de Cappadoce à Timothée. Ce Jean assembla un Synode à Constantinople, où l'on remit dans les Diptyches, les noms d'Ex-pheme & de Macedonius, & le nom du Pape Leon. Mais Rome ne voulût jamais recevois à sa Communion, ni Eupheme, ni Macedonius, quoique Catholiques pour la foi, & le Pape Hormuda sit effacer de ses Diptyches les noms des Evêques de Constantinople, comme s'ils avoient été héretiques.

Epiphane succeda à Jean de Cappadoce, & aiant retardé à envoier sa Confession de foi à Hormisda, ce qui étoit arbitraire; ce Pape lui écrivit pour lui déclarer que les Patriarches de Constantinople étoient obligez d'écrire à Rome, pour demander la

Communion du Siege Apostolique, &

Anthime de Trébisonde succeda à Apiphane; mais il sût deposé, parce qu'il ne
vouloit pas consesser qu'il y eût deux natupes en Jesus Christ. A Sleidan remarque
que

# & Historique de l'Année 1687. 31

-que l'Imperatrice Théodore trouvoit la condamnation, que les Papes avoient pro--noncée contre Anthime, injuste, & que deux

Papes furent déposez pour ce sujet.

Mennas surnommé Xenodoche succeda à Anthime. Ce fur sous lui que s'assembla le v. Concile universel contre Nestor, & contre quelques dogmes d'Origene sur la préexistence & sur la transmigration des ames, sur l'éternisé de peines, sur les corps qui doivent reflusciter, sur le retour des Démons en état de gloire, &c. Mais cela n'empêcha pas qu'Entychius, qui succeda à Mennas ne defendit l'opinion d'Origene. touchant la nature des corps ressuscitex.

Jean appelle le Scholastique, succeda à Hurychius, qui avoir été deposé, mais Eu-

sychius fût ensuite rétabli.

Jean le Jeuneur qui vint ensuite, fût le premier qui prit la qualité de Patriarche Vniversel, dans un Synode de Constantinople, ce qui lui attira l'indignation du Pape Pelage 11. qui désendit à son Apocrisiaire, ou Legat, de communier avec lui à Con-stantinople; ce qui fut confirmé par les Papes Gregoire Iean, & Adrien, ses succelseurs. Nicolas Aleman croit que les Patriarches de Constantinople avoient commencé à prendre ce titre, depuis Iean de Cappadoce, & que ce fût une occasion des differens des Patriarches & des Papes. Quoi qu'il en soit, les Patriarches de Constantipople

AL. Z. dequat. sum. Imper.

depuis Jean de Cappadoce, & que ce fût une occasion des disserens des Patriarches & des Papes. Quoi qu'il en soit, les Patriarches de Constantinople se sont si fort passionnez pour cette qualité d'Universel, ou d'Ecumonique, qu'ils la conservent encore au milieu de leur oppression sous les Tures.

Pyrehm qui suivit Sorgius & Cyriaque successeur de Jean, sut suivi de Paul, & de Pierre, qui surent Monothelites, aussi bien que lui. Pyrrhus avoit été déposé pendant douze ans, mais il reprit le siège pondant

fix mois entre Paul & Tierre.

Il y en cût plusieurs de ce sentiment, comme George. sous qui on assembla le vr. Concile Géneral contre les Monothelites à Constantinople, où il presida, quoi qu'il sût Monothelite sui même, si on en croit Platine: mais Photius n'en dit rien.

Enfin vintent les disputes des images. Germain Patriatche, les désendit avec atdeur. Quelques uns les attaquerent, comme Anastase, & Tarase, qui sût Exarque,
ou Président du septiéme Concile Universel tenu a Nicée, contre les Iconoclastes en
faveur des images, qui avoient été condamnées das un Concile de Constantinople
as, ans auparavant. Mais ce Concile de Nicée sur suite condamné l'an DCCXXIV.
par le Concile de Francsort, composé de
300. Evêques. L'Empereur Leon, nonobsont le Concile de Nicée, protesta qu'à
moins qu'on ne lui montrat dans l'Evangi-

# & Historique de l'Année 1687. 33.

le, ou dans les écrits des Apôtres en propres termes: Adorez les images, il ne consentiroit jamais qu'on adorât, & enfin il abolit le culte des images en DCCCXIV.

Mais cela n'émpêcha pas le Patriarche. Ricephore, qui succeda à Tarase de s'opposer à l'Empereur, de peur qu'il n'entreprit zien de violent contre les Iconolatres, jusqu'à l'an D C C C X V.. qu'il commença & poursuivre les dévots incorrigibiles des images, & Nicephore lui même, en le déposans Le le bannissant, le 13, de Mars de la même. année. Théodore fût éleû & consieré en sa place. Michel le Begue aiant succedé à. Leon, qui avoir été tué le 25 Decembre en DECEXX. s'oppose austi au culte des images; mais Théodora mere de son petit: his, gouvernant l'Ampire pour son his penavoir été aboli pendant 25. aus & plus, des l'Eglise Greque, en déposant le Patriarche Ivan qui étoit Iconomaque . en lui substituant Methodisse, qui écoit Iconolatre; & em établissant une sete le premier Dimanche de Carême, qu'on appella le Dimanche de. l'Orthodoxiesen mémoire du rétablissement du culte des images...

Le Commentateur remarque que jamais

Patriarche n'a tant été maltraité des Papes
que Photius; & comme le schisme des
Grecs, ou de l'Aglise Orientale, & de l'Occidentale commença en ce temps, il en décrit l'origine fort au long, en comparant les
avantures de Photius avec celles de l'Ama

pereur Henri IV. qui sont presques toutes: semblables. Il fut exposé à diverses disgraces de la part de son propre Empereur-, & des Papes. Il y cût divers Synodes, où l'on s'excommunia de part & d'autre, mais il y en a un remarquable, par les irregularisezqui s'y commirent. Il étoit assemblé à Constantinople: & de peur qu'on n'y prît aucu-me résolution favorable à Photius, ou desavantageuse au Pape Nicolas, ses Legats ne permettoient d'y entrer à qui que ce soit, qu'il n'eût auparavant signé qu'il n'aprou-veroit rien que le Pape Adrien n'eût arrêt & dans le Synode de Rome. Mais comme le. membre des Peres du Concile était trop pecit, parce que plusseurs avoient réfusé de Agner, on reconnût les envoyez des Sanazins, quoi qu'ils ne fussent pas Chréciens, pour députez des Patriarches d'Orient : & enfin lor u'il fallut donner les souscriptions au. Concile, on ne se servit pas d'encre ordinaire, mais on trempa les plumes dans le sang de Sauveur, e'est à dire dans le vin de l'Encharistie, pour signer la déposition de Photius. C'est ce Concile, que les Latins appellent le v 1 1 1. Concile Beumenique; mais les Grees ne le mettent pas même au rang des Conciles, & Photius selmoqua de toutes ces entreprises Papales, comme on le peut voir a dans une de ses Lettres que nôtre Commentateur rapporte. Photius sût b excommunié par sept Papes pendant son Patriarchat, & par quatre après sa mort : & toutes ces excom-14. 139. 140. kp. 153. munimunications ont tellement aliené l'esprit de l'Église Greque de la Latine, que quoi que quatre Conciles se soient assemblez pour les reconcilier, on n'en a vû aucun succés. Nôtre Commentateur rapporte e une étrange réponse des Grecs à une Lettre de Jean xx11. qui les invitoit à la paixil lui répondirent. Naus croions que vous avez la souveraine autorité sur ceux qui dépendent de vous; mais nous ne saurions supporter vôtre orqueil, ni satisfaire à vôtre avarice : le Diable seit avec vous, car Dieu est avec nous.

Ce fût cette aversion des Grecs pour les Papes; qui mit dans la tête à Gregoire XIII. voiant que les Conciles étoient inutiles pour se reinir, d'établir un College à Rome avec un fonds pour y entretenir la jeunesse. Greque, qui s'y voudroit retirer; asia qu'au tetour ces Neophytes répandissent dans la Grece, ce qu'ils auroient appris à Rome. Mais cela n'a encore eû aucun succés: & quoiqu' Allatim ait fait un livre, sous le titre d'accord perpetuel de l'Eglise Occidentale avec l'Orientale: cet ouvrage n'est rempli que de leurs différens.

Nicolas le Mystique sût déposé, pour avoir excommunié l'Empereur Leon, parce qu'il s'étoit remarié quatre sois, de quoi le Pape donna dispense & excommunia même Nicolas. Euthymius sût mis en sa place qui leva l'excommunication de l'Empereur, quoique plusieurs Evêques s'y opposassent. Aprés la mort de Leon Nicolas sût retabli;

& Euthymins chassé; ce qui donna ensuiteoccasion à Constantin d'assembler le Patriarche & ceux qui étoient de son avis, pour

sondamner les quatriémes Nôces.

Sous le Patriachat de Théophilade, les Russiens furent rebâtisez, parce qu'ils étoient recombez dans l'idolatrie aprés leur premier bateme. Cette conversion ne se fit pas sans miracle, puisque le Commentateur remarque qu'il fallut; pour en venir à bout, que l'Evêque, qui y travailloit jettat les Lvagiles dans le seu en leur présence, & que le seu ne les endommagea point. Cette conversion devint si génerale qu'au siecle passé on fut obligé de leur donnet un Patriarche. Le Commentateur remarque a sur ce nouvel établissement Patriarchal, que l'Eglise s'é. soit appellée Quinivertex ou à cinq têtes, depuis le Concile de Chalcedoine; parce qu'elle étoit principalement gouvernée par les Patriarches de Constantinople, d'Alezandrie, de Rome, d'Antioche & de Jerusalem ; dont les Capitales composent le mot KAPAI, carai, mais que comme la lettre R.avoit été ôtée de ce mot pour punit l'ambition des Papes de Rome, & pour montrer que l'Eglise Greque ne vouloit avoir aucu-ne communion avec eux, on la remit à l'occasion du Patriarchat de Russie.

Sergius I I ordonna que les noms des Papes seroient rayez des dipsyches, à cause de leur opinion touchant la Procession du S.

• Esprit

& Historique de l'Année 1887. 37 M sprit, & on ne cessa d'avoir depuis des querelles là dessus.

Il assiva une chose remarquable sous l'Empereur Manuel Comnene : & tous les Catechismes des Grece contenoient un anazheme contre le Dieu bolosphyros, de Mahomet. L'Empereus trouvoit que cet matheme étoit directement contre le vrai Dien; mais le Passiarche soutenoit le contraire. Aprés plusieurs contestations, ils convintent que l'Anatheme contre le Dieu de Mahomet seroit prononcé contre Mahemet & contre fa doctrine.

Le patriarche Luc-fût le premier qui appella les Latins l'acretiques, è quoique quelques-uns prétendent que ce fut Théodors Baljamen. Il soûtenoit que les Papes étoiens laiques, bien loin d'être les Juges de route l'Eglise, & que c'étoient des brebis galeuses.

& non pas des pasteur;.

Lan MCCXII le 13 d'Avril, Constantinople fût prise par les Latins, sous le Patriarchat de l'ean Camatier: On remua d'étranges questions sous ce Patriarche, comme d so on prend le corps de leswo-Christ dans l'Encharistie corruptible on incorruptibles fi lesus Christ avoit fait les actions naturelles comme les autres hommes?

Les Patriarches depuis Iean Camatier sont toûjours apellez. Patriarches de Con-Rantinople, jusqu'à Atseniser, quoi qu'ils demeurassent à Nicée, depuis que les Latins

#2.191, 191, #4.197, 198,199+

Apoient pris la ville. Mais l'Empereur Theodore Lascare l'aiant reprise, Arsenius, y sût créé Patriarche de nouveau, & apres avoir couronné Michel Paléologue, il se retira volontairement dans un Monastere.

gue, vouloit reiinit l'Eglise Greque à la Latine à des conditions desavantageuses, quitta le siege, & se retira dans un Monastere.

L'Empereur faisoit tous ses efforts pous cela, sans épargner la violence contre tous ceux qui y resistaient, faisant crever les yeux aux uns, & tuër les autres, aprés leur avoir coupé la langue & le nez. Mais, aprés sa mort son fils Andronique prit le contrepied, & déposa sens Besses qui tenoit pour les Latins. Le Commentateur raporte a le Telament de, ce Parriarehe, qui est fort curieux, & qui succeda à Gregoire successeur de sean.

Athanase étoit un homme d'une austerité incroiable, sobre, continent, se tenant debout toures les nuits, couchant sur la dure, & marchant à pied, mais ans Lettres & peu versé dans les affaires du monde. Il dévint fort rigide contre le Clergé, obligeant les Evêques à se retirer dans seurs Dioceses, ca qui lui artira plusieurs ennemis, qui le sorcetent de retourner dans on Monastere.

Jean lui succeda par un Arrêt de l'Empel.

Leur Andronique, & par les suffrages du faces.

#P. 228. 229. 2394.

& Historique de l'Année 1687. 59

sparé College. Mais se voiant meptisé pour son ignorance, il quita le Siege &: se retira dans son Monastere. Athanase reprit le Sicge:mais ne pouvant soustir qu'on le méprisât, aprés l'avoir occupé huit ans, il se retira une seconde fois dans le Monastere. Un Patriarche d'Alexandrie, se trouvant à Constantinople lui appliqua cette Parabole: 33 Il y avoit un Savetier qui avoit un Chat. blanc, qui prenoit tous les jours une souris ,, dans sa maison; il tomba un jour dans le... "tonneau où l'on teignoit le cuir., & n'en! 32 pût sortir qu'il ne fût tout noir; Les souris ,, crûrent qu'aiant pris l'habit de Moine, il "ne voudroit plus manger de chair, & se "mirent à ronger le cuir, sans rien crain-,, dre. Le chet les voyant en grosse troupe,... "ne pouvoir les prendre toutes, quoiqu'il. " le souhaitât : Il en prit cependant deux " qu'il dévora; & les autres prenant la fui-,, te, admiroient comment il étoit devenu. " plus cruel, depuis qu'il avoit pris l'habit. de Moine; Cela vouloit dire qu'il eraignoit: qu'Athanase, étant remonté sur le Siège en-sortant du Couvent, n'en sur que plus. cruël.

Sous un Patriarche nommé Iean, le Pape Iean xxII envoya à Constantinople, pour se prévaloir de l'ignorance des Grecs, en suinissant leur Eglise à la Latine. Mais le Patriarche leur mit en tête Nicephore Gregoras, qui rendit seur legation inutile. Cette C. 6 tempête:

rempéte nel fur pas plutot appaisée qu'un certain Moine Latinizé nommé Barlaam. ayant gagné la faveur d'Andronique Paléo... logue le Jeune se mit à insulter aux moines Grecs sur leurs mœurs, les traitant de Massa. liens & d'Omphalopsyches, & tâchant d'in-finuër les dogmes de l'Eglise Latine. Mais Gregoire Palames entreprit vigoureusement la cause des Moines; ce qui donna occasion. d'assembler un Concile à Constantinople pour terminer ce disserent. Il est assez dissici-le de savoir qui sut condamné; parce que si on en croit Isan de Cantacuse. Barlaam sûz condamné; mais si on en croit Nicephore Gregorae, on ne lui donna pas audience, & on Le contenta de le condamner, comme un orgueuilleuz & un envieux. Au reste les Mas-Jaliens, ou Buchites avoient été des moines paresseux, qui ne vouloient rien faire, sous prétexte qu'il falloit toujours prier, & les Omphalopsyches étoient certains dévots par-eni les Moines Grecs, qui s'enfermoient dans leurs Cellules, & s'asseioient dans un coin, ense recucillant en eux mêmes. Leur regle vou-loit qu'ils appuiassent leur menton sur leur, poitrine, & qu'ils tournassent leurs yeux vers leur nombril, en suspendant leur respiration le plus longrems qu'ils pourroient, pour cher-cher leur cœur. Ils ne trouvoient d'abord quedes ténebres, & une épaisseur impénetrables Mais en continuant & en passant les jours & les nuits en cet état, ils trouvoient une jois Derpetuelle. Cas dés que lous esprit avois Sent &

trouvé le lieu de leur cœur, ils voioient des choses qui lui étoiet inconnuës; canen voiant l'air, qui est ensermé dans l'espace du cœur, ils apercevoient clairement leur esprit.

Les Controverses de Barlaam & de Palamas recommencerent sous Isidore, & le parti de Barlaam reprochoit aux Moines de manger plus que des Pourceaux, & de boire plus que des Blephans. Joseph I' I. assista au Concile de Florence, où il mourût, en m c c c x x x 1 x. A Nôtre Commentateur donne un abregé exact du Concile de Florence, & fait voir que l'Eglise Greque ne s'est point réünie à la Latine, contre les prétensions d'Allatine.

Nôtre Commentateur remarque que siles Grecs sont irréconciliables avec les Latins, il ne tint pas à eux qu'ils ne s'unifsent avec les Bohemiens, l'Eglise de Constantinople leur aiant envoyé des députez en MCGCCLI. pour ce sujet. Mr. La Moins-Professeur à Leyde a donné au publie, une Lettre que cette Eglise écrivoit aux Bohémiens dans son recueuil d'Opuscules Grecs: & M. Hillaire l'a inserée dans cet ouvrage. E-

Nôtre Commentateur commence la seconde partie de son Livre, à la prise des Constantinople par Mahomet sils d'Amutath, le 29. Mai mesecurit, le mardi de la Rentecôte. Ce qui rend cette secondo partieconsiderable, c'est que l'on a eu sort peu

<sup>42.281.</sup> di segg. b P.302. di segg. 6P-324.3251

de connoissance de l'état de l'Eglise Greque, depuis ce temps là, jusqu'à present; plusieurs a s'imaginans qu'il n'y a plus de . Chrétiens dans ce vaste Empire des Turcs: au lieu que nôtre Auteur fait voir b qu'il y en a beaucoup plus que de Mahometans.

Le premier Patriarche sous ceste nouvelle domination fut le célebre Gennadius,... apellé auparavant George Scholarius, à qui Sultan Mahomet donna lui même la Cross, la Mitre & les autres ornemens que les Empereurs Chrêriens avoient accoûtumé de donner aux Patriatches...Tout le change-.. ment, qui attiva, fût qu'au-lieu du Temple de Ste. Sophie, qui avoit été le domicile. des Patriarches, & dont les Turcs s'étoient emparez; Gennadius aiant demandé à l'Em... pereur le Monastere de Pammacariste consacré à la Vierge, & qui étoir, un Couvent. de filles, les Patriarches y ont longtemps demeuré depuis, & que le temple de S. Sophie sut converti en Mosquée. Gennadius occupa le siege cinq ans & demi, & le quitta ensuite volontairement.

On remarque e que le Pape créa aussi-un. Patriarche de Constantinople titulaire, apellé Bessarion, qu'il sit en suite Cardinal, s'imaginant que cela pouvoit consiemer son droit imaginaire de Primat de toute.

L'Eglise.

Le second Patriarche, sous l'Empire des, Jurcs, étoit Hieromoine e'est à dire Moine

P. 250, 384, &P. 337, AP. 3434

& Historique de l'Année 1687: 63

du mont Athes, dont la Regle est beaucoup plus severe que de tous les autres Moines, ce qui fait respecter ces Moines aux Turcs même. On trouve 22. Monasteres sur le Mont Athos, qui renferment plus

de 500. Moines Grecs.

Ionsaph Coccas, Hieromoine succeda à Isidore. Le Sultan lui sit sendre le nez & couper la barbe, & le bannit de la ville. pour n'avoir pas voulu approuver qu'un Courtisan, qui étoit Chrétien, épousat une esclave, & repudiar sa semme. Joasaph, soufrir si constamment cer affront qu'ilprononça ces paroles : qu'ils me coupens. non seulement la barbe pour la verité, 😙 parceque je ne veux pas transgresser nosloix, ni m'exposer aux peines qu'elles dénon-, cent; Qu'il me coupent même les mains, les pieds & la têter. On remarque que cette, cruauté ne demeura pas, impunie, & que, l'adultere moutut peu de temps après subi-. tement, en grinçant les dents, dans une compagnie où il jouoit aux dez.;

On commença vers ce temps là à faire un present à l'Empereur pour parvenir au Patriarchat. Cependant quesques-uns, y parvinrent sans cela, & entre autres un nommé Xylocarabe. Mais quesques Courtisans, de l'Empereur, qui étoient de Trebisonde, étant mis en tête de faire. Patriarche un certain Simeon Hieromoine & qui étoit de leur ville, corrompirent plusieurs Ecclesia, siques, pour accuser Xylocarabe d'avoir ête l'inventeur.

## 64 Bibliotheque Universelle

l'inventeur du Pescese, c'est à dite d'un tribut demille ducats, pour parvenir au Patriarchat : de sorte qu'il falloit le déposer, l'excommunies comme un hérétique & l'envoier en exil. Cela fût executé, sans que Xylocarabe für écouté dans ses justes dé-Enles, & ces Conspirateurs se rendirent à la Cour avec mille ducats, qu'ils presentesent au Sultan, en luy tenant ce discourse Puisque le Patriarche a promis à vôtres Hantesse mille ducats; nous les donnerons aussi, pour faire nôtre Moine Patriarches parce que mi le peuple, ni le Glergé ne peuwent soufrir Marc dans cette dignité. L' Empereur fut surpris de cette harangue, & le mitàrire de la folie des Grees, leur accordant leur demande, pour établir en suite cotribut. Mais Simeon ne posseda pas long temps le Siege. Car la belle-more du Sultan, aiant apris les différens des Patriarches, prit occasion d'en érablir un troissème on lour place, pour les accorder, en donnant deux mille Ducats à l'Empereur. Ge fut Denys, àqui le Protonotaire fait tout aussi tôt succeder Marc; mais nôtre Commentateur le résute. 4- & fair au long l'histoire de Denys,. qui ayant été accusé de s'être fait sirconcire par les Tures, & ne s'en pouvant purger, ni par serment, ni par aucun autre moyen, fut obligé de le découvrir en présence d'un Synode fort nombreux, composé de Metopolitains, d'Archevêques & d'Evêques, à qui

de Historique de l'Année 1687. 65 à qui il sir voir la sausseré de l'accusation. Le quitta en même temps volontairement le Siege, en se setirant dans un Monastere.

Cemême Synode rétablit Simeon, qui posseda le Siege trois ans. Mais un certain Raphaël Hieromoine trouvant accès à la Cour, & promettant de donnet tous les ans, deux mille ducars, outre le tribut ordinaite, s'empara du Patriarchat. C'étoit un parfait yvrogne, qui ne pouvant s'aquiter de ce qu'il avoit promis, dés la premiere année, sut emprisonné. Mais aiant presenté Requête, pour obsenir la permission de quêter de quoi paier, on le lui permit, en lui donnant une chaîne de set au col, & un Ture pour le garder. Il sinit sa vie dans cette misere, mangeant & buvant tout ce qu'on lui donnoit.

Maximalui succeda: Il avoit été Ecchisarque de Ste. Sophie, & on lui avoit sendu le nez pat le commandement du Sultan, pour avoir condamné le mariage adultere du Gentilhomme de Trebizonde dont on a parlé. Aprés l'avoir consacré, le Clergé le conduist au Sultan avec 500. ducats, pour le tribut du Pascese, avec promesse de paier de plus deux mille Ducats à la sin de chaque année.

L'Empereur ne cessant de questionnes divers Courtisans de Trebizode, qu'il avoit, sur la Religion Chrêtienne, a ils lui découvrirent que l'excommunication avoit la

ACIUM

vertu d'empêcher les corps des excommuniez de pourrir dans la terre, & de les y conserver éternellement ensiez comme des tambours, & que l'on pouvoit lever cette excommunication quand on vouloit, & remettre par là ces corps en état de pourrir.
Cela sût prouvé sur le champ, en faisant déterrer une semme, qui avoit calomnié le
Patriarche Gennadius, quelques années auparavant. Le Commentateur rapporte cette
histoire, en se récriant de temps en temps.
sur ce Miracle.

Niphon succeda à Mazime, & sous son Ministère, on parla encore de la vertu de l'excommunication sur les corps morts. A Mais Allatius tout-Gree qu'il étoit n'em croioit rien, quoique ce soit une opinion commune parmi les Grecs. Niphon sût déposé pour avoir suposé un heritier au Patriarche Simeon, qui étoit mort fort riche, dans le Monastère, où il s'étoit retiré, & on coupa le nez à trois témoins, dont il s'étoit servi.

On ne vit depuis ce temps-là que Patriarches chassez ou mis pour de l'argent: & qu'impositions de nouveaux tribus.

En 1575 le 20 de Mars, la Confession d'Ausbourg sût envoyée au Patriarche Jeremie, qui y répondit le 15 de Mai 1576, en déclarant ce que l'Eglise Greque y approuvoîr, ou y desaprouvoit. Les Theologiens de Wittemberg répondirent aux dissicultez. Le Patriarche repliqua; cenx de Tubinge répondirent. Le Patriarche repliqua pour la troisième fois; ceux de Tubinge répondisent encore, en ajoûtant un système complet de Theologie que Crusius mit en Grec. On trouvera route cette histoire, & la disserence de la Créance des Grecs & des Lutheriens. dans nôtre Commentateur.

Cyville Lucar monta sur le Siege Patriarchal le 5. Novembre 1621. & fût relegué un anaprés par Osman. Gregoire le Borgne. Evêque d'Amase sut mis en sa place, & relegue aussi trois mois après. Anthyme lui succeda & sût ensuite chassé, & obligé de se, regirer dans le Monastere de la Ste. Laure. au-mont Athos. Gyrille füt rappellé & relegué encore une fois à Tenedos, après avoir: gouverné pendant huit ans. Athanase lui .. Jucceda & fût bien-tôt après chasse. Cytille fût rappellé pour la troisième sois, & ensuite relegué à Rhodes. Néophyte lui succeda, mais s'ésant demis volontairement de sa Charge, Cyrille fût retable, & étranglé, après avoir gouverné un an cinq mois. Cy-. rille de Verie prit sa place, & aprés avoir gouverné dix-neuf mois, il fût relegué en Barbarie par Amurath, où il mourut. Parthenius lui succeda le 4. Juillet 1639. C'est le dernier Patriarche, dont parle nôtre Protonotaire: mais le Commentateur continuë sa Chronique jusqu'à l'an 1673. & fait diverses remarques sur ce qui s'est passé d'imporrant, sous Cyrille & sous Pathenius. Il dit.

hit aque Cyrille Lucar, fit tous ses efforts tout abolir l'ancienne Religion des Grecs, épour établir celle des Réformez: s'étant remili de seus dogmes dans ses voiages; ce qui e rendit odieux à plusieurs d'entre les Grecs, & lui attita d'horribles persecutions le la part des satins, qui ne finizent qu'à sa nort, aiant été étranglé par les Tures, le 2. uillet 1638. & son corps jetté dans la mer.

La plus grande partie de cette tempête, ui fût suscitée par le Cyrille Contaride Verie isciple des Jesuites, sort méchant homme, c si passionné pour l'Eglise Latine, qu'elle voulu canoniser en recompense de son section, se l'on en croit Allatine a qui ne oit pas être suspect. Il sit assembler un Syode où les opinions des Résormez, que yrille Lucar avoit voulu établir, surent ondamnées.

Parthenius qui lui succeda en assembla issi un autre, pour le même sujet en 1642. lôtre Commentateur en a inscré tous les stes & tous les Canons dans son livre; d'ce mode condamne tous les Articles de la onfession de Foy de Cyrille Lucar, expré le septiéme, comme autant d'hérésies alviniennes, contraires à la Religion Cavolique des Orientaux:

Ce Parthenius en eût un autre pour sucseur, qui esuivit les traces de Cyrille Lu-

#p.442.seqq. bp.455.& seqq.
c L 3.Perp.Consens.C.11. dp.p. 471. &
[q: ep. 483. & seqq.

car.

## & Historique de l'Année 1687. 69

car, mais qui n'essuia pas moins d'opposition à ses desseins de la part des Grecs, que ce Patriarche, & qui fut exilé, ne pouvant payer le Pescese, qui est aujourdhui immense, par l'imprudence des Grecs, puis qu'il monte à soixante mille éeus.

Le Partiarche de Constantinople s'appelloit Neclaire en 1662 mais en 1665-Parthenises 11. aiant fait de grands pré-sents aux Bassas, remonta sur le Siege, qu'il occupa trois ans. En 1670. Methodies III. lui succeda, & en 1673. Denys III. occupa la Siege. Nôtre Commentateur finit sa Chronique » par un recueuil de diverses remarques, concernant les affaires & les Pasteurs de l'Eglise Greque, & de Constantinople, dont il fait une description exacte. Il rapporte, sur une lettre écrite de Constantinople. qu'il y 2 5779. Eglises ou Mousquées. & que les Chrétiens en possedent 442. les Grecs en aiant presque dans tous les coins de la Ville. El semarque qu'un Docteur Turc enseigne tous les jours dans le temple de Ste. ophie, qui fût converti en Mosquée en 1453. peu de temps après la prise de la ville, qu'il s'y trouve une grande assuence de Turcs, & que l'on y lit l'Alcoran tous les Vendredis avant midi, sur une estrade, où l'on monte par quelques degrez de pierre. Les Mosquées sont bâties suivant la forme du remple de Sec. Sophie. & couvertes de plomb avec un Croissant rourné vers la Mecque, qui étoit

la partie de Mahomet. Il y a à l'entrée un grand vestibule quarré, pavé & embelli de riches portiques de marbre; au milieu duquel on voit des Cypres, & une fontaine, où ceux qui veulent aller à la priere ont acoutumé de se laver. Il y a une infinité de lampes dans les Mosquées, que l'on allume pendant la nuit. On trouve a dans nôtre Commentateur une magnifique description du Temple de Ste. Sophie; & de l'ordre des Ministres qui y officioient autresois, que les Grecs ont retenu dans l'Eglise Patriarchale de Constantinople, comme on le peut voir dans les signatures du Synode assemblé sous Parthenius.

Le Patriarche a à sa droite le grand Oeconome, le grand Sacristain, le grand Garde des vaisseaux, &c. à sa gauche le Protopapas, &c.

Le grand Oeconome est debout à la gauche de l'autel, pendant que le Patriarche officie. C'est lui qui a le soin des revenus & des dépenses de l'Evêché, & qui en rend conte deux sois l'an à ce Prélat. Il assiste aussi dans les jugemens, il est Vicaire géneral, pendant que le Siege est vaquant; & ala premiere voix dans l'élection.

Le grand Sacristain ou Chapelain, se tient debout à la gauche de l'Autel, assiste dans les jugemens, & présente ceux qui doivent

prendre la Prêtrise.

Le grand Garde des vaisseaux, qu'ils appellent Scenephylax,se tient debout devant la Sacristie pendant que l'on officie, & si on a besoin de quelque vaisseau, livre, chandelle, habit ou autre chose, il le donne. Il a soin des Eglises, pendant qu'elles manquent de Pasteur: & il assiste aussi dans les jugemens.

Le Carthophylax, crie pendant la Communion: Aprochez Prêtres: c'est lui qui rapporte les suffrages aux Archevêques pour les Evêques. & qui juge de toutes les causes en leur place. Il revoit aussi toutes les cau-

ses matrimoniales.

Le Sacellarius sert aux cinq premieres Dignitez, & a soin des Evêchez.

Le Protonotaire est le Secretaire du Pa-

triarche.

Le Castrensis, change les habits du Prélat, porte l'encensoir, & le voile qui couvre le Chœur, lors qu'on chante l'hymne triodique. C'est lui qui désend les droits & la dignité des Archevêques.

Le Referendaire porte aux Princes & autres personnes élevées en dignité les or-

dres du Prélat.

Le Logothete est le garde des seaux de

l'Archeveque.

L'Hypomnematographe écrit les suffrages des Evêques, & ce que le Patriarche jordonne. Il sert aux einq Dignitez du second ordre.

Le Protecdique avec deux Ecdiques connoît & juge, en la place du Patriarche, les causes mineures qui regardent les Evêques.

La

#### Bibliotheque Universelle 72

Le à Genibus porte le carreau du Prélat

quand il officie.

L'Hypomimmescon regoit les requêtes qui Sont détérées à l'Eglise, pour les présentes au Patriarche.

L'Hieromnemon gas de les Rituels de l'ordinarion.

Le Magister explique l'Evangile, quand ille peur, & le Pleaurier; & seit aux cinq dignitez du troisiéme ordre. Ce sont là les officiers qui sont assis à la droite du Patriarche.

A la gauche, le Protopapas a une place plus honorable que tous les Princes de l'Eglise, & donne la Communion au Patriar-che. & en suite l'Evêque au Protopapas: c'est la premiere Dignité de l'Eglise, aprés celle de l'Evêque.

Le Deutereuon, tient la place du Proto-

papas, quand il estabsent.

Le Préset des Eglises visite les bâtimens. L'Exarque recherche si les causes qui ont été jugées dans l'Eglise ont été bien jugćes.

Les deux Ecdiques avec le Protecdique,

connoissent des causes mineures.

Les Demestiques sont d'un côté & d'au-

tre. & chantent avec le premier Chantre.

Les Laosynades, ou convoquateurs du peuple, assemblent les Diacres & crient qu'aucun deux ne s'absente. Ils assemblent aussi les Princes & le peuple dans l'Egli-· £

Lce

## & Historique de l'Année 1687. 73

Les Primiceres sont au dessus des Diacres avec le Choriste.

Le Choriste ou Chantre est au milieu de l'Eglise, où il commence le chant. Les Primiceres & les Domestiques le suivent.

Le Député présente les Princes au Pse triarche, & fait faire place.

Les autres Eglises suivent la pluspart le

On trouve encore un Appendix à la sin de ce Commentaire, qui contient diverses Lettres écrites par les Grecs, contre les pretensions de l'Eglise Latine, & contre Cyrille Lucar.

On y trouve l'Histoire d'un voiage d'un Moine du Mont Athos en Allemagne, où ce Moine assure, contre tous ceux qui one parlé du Gouvernement des Turcs, qu'il est faux qu'ils prennent les asuez des Chrétiens pour faire des Turcs & des Janissaires quand ils sont grands. Ce même Moine assure qu'il y a autant de Chrétiens que de Turcs à Constantinople; & que toute la Grece & l'Archipel sont peuplez de Grecs, n'y aiant que les Garnisons de Turcs; & que si un Turc les avoit insultez dans leurs temples, ils pourroient le tuër sans en être repris en justice.

Enfin on trouve une Notice fort cuzieuses des 109 Metropoles & de leurs. Evêchez, qui relevoient du Siege de Confrantinople.

Tom, VII.

### III.

### "Nouvelles Editions d'Auteurs Latins.

i. M. T. CICERONIS DE OEFI-CIIS Libri Tres, Cato Major, Lalius, Paradoxa, Somnium Schoonis. Ex recensone Joannis Georgii Graz-VII; cum ejusdem notis, at & integris animadversienibus Lambini, Ursini, Langii, Fabritți, Manutii,nec non selectis aliorum. Accessit Favonii Eulogii Rhetoris Carthaginiensis in Ciceronis somnium disputatio; nec non Calii Calcagnini disquisitiones in de Officiu libros. M. Antonii Majoragii decissones contra Calcagninum. Jacobi Griffioli defensiones Ciceronis contra eundem. Amstelod. Ex Typographia Blaviana, & prostant apud Societatem. 1688. in 8. pag. 1090.

C'Est ici la suite des œuvres de Ciceron, dont on a déja vû les Epîtres,
avec les notes entieres de la piùpart des Savans, qui les ont commentées, & celles de
M. Gravius. On se plaignoit avec raison
que ceux qui se méloient de faire imprimer
des Auteurs, avec les notes que l'on appelle
Parierum, ne faisoient souvent qu'en exmaire le moindre, qu'ils gâtoient même par
les additions & des digressions peu judi,
cienses.

cieules. M. Grævius s'est proposé d'éviter ce désaut, en donnant les remarques de ces savans hommes entieres, & en y ajoûtant les siennes propres, comme on l'a pu voir

par les Volumes qui ont déja paru.

I. On peut apprendre dans une petite Préface, qu'il a mise au devant de cet ouvrage, les Manuscrits & les Editions dont il s'est servi. Il nous y apprend aussi qu'il a eu trois choses en vue dans ces notes. La premiere est de corriger les fautes des Anciens Copifics, qui peuvent être restées dans le Texte, aprés les soins que tant de Tavans hommes y ont apportez. Et ce qu'il y en étoit resté un assez bon nombre. La seconde est déclaireir les sentimens de Ciceron, par ce qui nous reste des écrits des anciens Philosophes & particulierement des Stoiciens. On s'est même quelquefois servi des sumieres des modernes, qui ont travaillé avec succés sur des matieres approchantes de celles de Ciceron:ou qui ont expliqué, ou rétabli dans leurs écrits quelques endroits de cer Auteur. En troisséme lieu M. Grævius a cru devoir défendre quelques endroits de Ciceron, que quelques modernes avoient mal à propos censurez.

Pour conner un exemple, ou deux de ce qu'on trouvera dans les notes de M. Grævius, voici un endroit du premier Livre des Offices, où il y a deux fautes maniscres dans le texte de Ciceron, & que personne néanmoins-n'avoit remarquées, excepté la pre-

D a missea

miere, que M. Gronovius le Pere avoit indiquée. Cependant tous les Interpretes avoient tenté inutilement de trouver un sens dans ces paroles, qui n'en ont assurément aucun. Cicerop parle ainsi à son fils qui étudioit à Athenes sous \* Cratippe Philosophe Peripateticien: Sed tamen nostra leges, non imultum à Peripateticis dissidentia queniam utrique & Platonici & Socratici esse volu-, mius: Vous lirez néanmoins nos écrits, qui », renferment des sentimens qui ne sont pas , fort differents de ceux des Peripatericiens; ., car nous voulons être l'un & l'autre, & , Platoniciens & disciples de Socrate. Ceux qui ne s'apperçoivent pas que ce sens est ri-dicule n'ont qu'à lire les notes des Savans, qui ont essaié de l'expliquer, & celle de M. Gravius, qui leur apprendra qu'il fau lire: quoniam UTRUMQUE & Platonici & "S TOICI esse volumus; car nous voulons "être l'un & l'autre Platoniciens & Stoi-ciens. En esset il n'y avoit alors aucune Se-Ete differente de la Platonicienne, qui pût prendre le nom de Socrate, pour se distinguer des autres; & Ciceron n'a point suivi dans ces offices la Méthode de Socrate; mais il a ! mêlé divers sentimens des Stoiciens, comme Il le dit lui même ailleurs, avec ceux de Plakon. Il y a un grand nombre de passages de cette force rétablis, dans les notes de M. Frævius.

Ciceron dir p. 139. que tons ceux qui sont

# & Historique de l'Année 1687. 77

en leur bon sens ont soin de couvrir les parties. que la nature a cachées, & qu'ils ne satufot. même que tres-secretement à ses necessitez, Plaron a dit de même que c'étoit une Loi nanécrite, mais établie par la coûtume, de ne paroêtré pas nud en public. On fait voir que la nature en cette occasion n'est qu'une coûtume constante des nations, qui ont voulu qu'il. fût honteux d'aller nud. Cette coûtume. étant établie, on ne peut la violer sans se perdre de réputation, & lans faite parofitre qu'on ne se soucie nullement du jugement du pu-Mie, en quoi consiste l'impudence. Ce vice. est si infame que ceux qui en sont atteints sont ordinairement méprisez de tout le monde., & deviennent ainsi inutiles à la societé, comme eux-mêmes le mertent hors d'état de jouir de ses avantages. C'est là le principe. sur lequel se sandent les Philosophes, lorse qu'ils condamnent la nudité parmi les nations chez qui elle est deshonète : outre qu'elle peut excitet des passions dangereuses. parmi ceux qui n'y sone pas accoltiumer. Mais à regarder la chose dans son origine &: détachée de toutes les cisconstances, qui la peuvent faire changer de nature, on ne peut pas dire, Philosophiquement parlant, qu'il y ait rien de honteux dans le corps humain, & que la nature, c'est à dire une loi éternelle &c invariable nous oblige absolument de cacher. On cite là dessus l'exemple d'Adam &: d'Evesqui étoient nuds au commencement: de ceux qui anatomisent des corps humains

D 3.

### 80 Bibliotheque Universelle

\* entre les avis qu'il donne aux Amans, les exhorte à se tenir propres, & à se rendre le visage bazané a force de s'exercer au soleil dans le champ de Mars.

# Munditia placeant, fuscentur corpora: campo.

La pâleur étoit une marque de mollesse, ou de débauche, & le teint noir & brûlé pal soit pour un caractere de vertu & de vie reglée ; d'où vient que Seneque décrit dans Ion livre de Vita Beata, la vertu & la volupté en ces termes : Virtus pulverulenta, colorata: voluptas enervis, pallida. Ce seroit se servir d'Epithetes bien dures en nôtre Langue que de dire, la noire & la poudreuse vertu, la pâle & la languissante volupté. Mais les Latins avoient deux manieres de parler bien plus dissiles à exprimer en nore Langue que celles-là ; pour dire se promener au soleil après s'ètre fait frotter d'huile, ou sans s'être fait oindre. Ils exprimoient le premier ainsi: unelo uti sole, & le second en cette sorte : asso uti sole.

11. Aprés les Notes qui sont sous le Texze, on trouve un Recueil de diverses Lesons zirées de diverses MSS. sur les Livres de Ciceron renfermez dans ce Volume, & enfin un grand indice tant sur le Texte que sur les Notes. On y trouve encore trois pieces considerables; La premiere sont les

Notes

<sup>\*</sup> De Arte Am. p. 144].

& Historique de l'Année 1687. Si

Notes d'Alde Manuce desquelles M. Grævius fait ce jugement: , Il ne dit vien de
, lui même, si on en excepte les diverses le, cons qu'il a tirées de plusieurs Mss. ou du
, moins fort rarement; mais il copie les no, tes de Jerôme Wolphius & de Xistus
, Retuleisse. Il en use de même dans ses no, tes sur Jules Cesar, ou il a transcrit mot
, pour mon Jean Rhellicanus, sans le nom-

La seconde piece, que l'on rrouve dans et recueuil de Notes, est un ouvrage composé des veilles de trois Auteurs. Le premier est Calius Calcagninus, qui a fait une Exitique rigoureuse des Offices de Ciceson, qu'il censure le plus souvent sans raisson. Antoine Majoragies & Jaques Grifficates le désendent au contraire, avec beaucoup de chaleur, & pretendent que la Critique de Calcagninus est mal sondée en toutes choses.

La derniere piece est une Dissertation d'un ancien Rheteur Carthaginois, nommé Favonius Eulogius, que le Jesuite André Schot a le premier publiée. Elle regarde les sentimens des Pithagoriciens, touchant les nombres, que Ciceron a fair entrer dans le songe de Scipione. On peut encore voir à la sentiere par Elie Vinet, & par Latinus Latinus.

Auli Gelii Noctes Attica cum Noctes Autica cum Noctes Attica cum N

## 82. Bibliotheque Universelle

L n'y a rien de particulier dans cette Edi-tion d'Aulu-Gelle, si ce n'est qu'elle est affez correcte,& qu'il y a à la fin des remasques de feu M. Gronovius, sur les 1x premiers Livres. Son fils nous apprend dans une Préface, qu'il a mile au devant, que l'Auteur avoit tiré de grandes lumieres d'un MS. d'Aulu-Gelle qui est dans la Bibliotheque du Roi de France, & c'est ausse ce qui paroit par ses notes. On trouve encore dans cette Présace la Critique de quelques endroits des remarques de Thysies & d'Oisel sur Aulu-Gelle. & de l'Apologie de l'Abbé Fabretti. Au reste M. Gronovius n'a pas trouvé à propos d'acheuer les notes que son Pere avoit commencées, nimême de les grossir de ses propres remarques. Il a seulement sait ajoûter à la p. 111. les revers de deux medailles, où l'on voit deux Vejoves avec des flêches à la main. Aulu-Gello parle de cette Divinité dans son Livre v. c. at 1. & dir que les, Anciens Romains ado... xoient un Dieu bien-faisant qu'ils appelloient Dijovis, nom composé de Dies, jour, & de Jovis, qui vient de juvere aider, selon. Aulu-Gelle & plusieurs anciens Etymologistes: & un autre Dieu mal-faisant qu'ils appelloient Vajovis, c'est àdire qui n'aide. point, la particule Ve étant quelque foisprivative, comme parlent les Gramma-

### & Historique de l'Année 1687. 81 tiens. On servoit Dijovis, afin d'en obtenit du bien, & l'on sacrificit à Vajovis, pour n'en être pas mal traité: dans la même pensée que les Americains & les Chinois ado. rent un Etre bien-faisant ; & un Etre malfăisant. Aulu-Gelle marque l'endroit de Rome, où étoit de son temps un Temple de Vijovis, & dit que sa statue tenoit des stêches prêtes à être emploiées à mal faire paratas ad nocendum. On voit encore ces fleches dans les médailles des familles Cessenne, & Licinienne, dans le Recueuil de Fulvius Ursinus, d'où M. Gronovius les a tirées. .. Irse plaint que son Graveurne les a pas copices sidelement, de même que l'Edition de l'Paris de Fulvius Ursinus n'a pas suivi exa-Crement celle de Rome. Mais il dit que les Italiens & les François tâchent plûtôt de'-donner un grand nombre d'empreintes de médailles au public, que de les faire graver tidelement, & de prendre garde si elles sont qu'il y auroit bien des remarques à faire, qu'il promet de donner en quelque autre : occasion. On sait que l'on a aussi accusé le simeux Goltzius de la même infidelité, ou de la même negligence.

IV.

Nonvelle Editio de qualques Auteurs Greet. 1.

Opuscula M Y T H O L O G I C A., E T H T = 1.

CA. & P H Y \$ 5 O A GRALE OF LAUNELE D. Palarine.

# 84 Bibliotheque Universelle

Palæphatus, Heraclitus, Anonymus, Eratosthenes Cyrenæus, Phurnutus, Salustius, Homeri Vita, Heraclides Ponticus, Ocellus Lucanus, Timæus Locrus, Theophrasti Characteres, Democrates, Democrates, Secundus, Sextus, Pythagoreorum Fragmenta.

Amstelod, apud Westenium in 8. pagg.

252.

Gale Docteur en Theologie sit im-primer une partie de ces Auteurs à Cambrige, en 1671, in 8. avec de petites notes au dessous, où il marque fort exa-chement les varietez de Lecture de quelques-uns de ces Ecrivains, tirées de divers MSS. Cette Edition étant debitée al y a long temps, on en donne une se-conde, dont les Notes sont un peu plus amples, & où il y a quelques Auteurs, qui ne se trouvent pas dans la premiere, comme on en avertira dans la suite de cet Extrait, en parlant de chacun d'eux en particulier. Mais il faut auparavant remarquer en géneral, touchant cette Edizion, deux choses d'importance. La premiere, c'est qu'elle est extrémement correcte, & qu'il y a peut être assez long-Remps qu'il ne s'est imprimé en Hollande de Livre Grec si correct que celui-ci-Li seconde, c'est qu'on a banni toutes les abseviatures, que s'on trouve dans les livres. Grees, excepté le ET. La effet puis que

# & Historique de l'Annie.1687. 85

l'on n'en met aucune dans les Editions Lazines, quoi qu'on en trouve assez dans les
anciens MSS. on n'a point de raison de
s'obstiner à s'en servir dans la Langue Greque. Elle devient ainsi plus aisée à lire pour
ceux qui commencent à l'apprendre, outre
que le retranchement des traits, qui sont
dans les abreviatures, rend l'impression plus
mette & plus distincte. On évite même ainsi
des fautes, qui se glissent aisément dans les
abreviatures des articles, & de certaines
terminaisons qui reviennent souvent, & dont
l'écriture abregée se ressemble fort.

1. On ne sait pas bien quand Palephate, qu'on trouve iei le premier, a vécu; parce qu'il y a eu plusseurs Auteurs de ce nom, & qu'on ne seit auquel d'entre eux on doit ateribuer cet ouvrage, intitulé des choses inexciables. On peut voix ce qu'en dit Vossius, dans son Livre des Historiens Grecs, dont on grouvera les sentimens au devant de Palephate, aprés les témoignages de quelques Auteurs anciens. Quel qu'il puisse être il paroît par sa Préface, que ne pouvant digerer les absurditez que l'on trouve dans les Fables des Grees, il crut qu'elles n'éroient nées que de ce qu'on n'avoit pas bien entendu la maniere dont les Anciens Grecs racontoient leurs Histoires, ou de ce qu'on avoit pris à la lettre de certaines manieres de parler figurées. On ne peut presque pas dou-ser que son principe ne soit veritable, si l'on plu les preuves que l'Anteur de l'Hercule. Marchande

2. On n'est pas mieux instruit du temps auquel a vécu, Heraclite, qui a sait un ouvrage semblable à celui de Palephate, & sous le même tiere. On peut voir se qu'en dit M. Gale dans sa Présace.

3. Le troisième Auteur est un Anonyme, qui a aussi écrit sur le même sujet & s'est lervi du même titre. On croit qu'il n'est pas à beaucoup prés si ancien qu'Heraclite. Il mêle plus d'allegories dans ses explications des fables, & y joint quelques autres sujets.

des fables, & y joint quelques autres sujets.
On peut diviser les Fables de l'Antiquité en trois sortes. Les unes sont d'anciennes histoires mal entendués, telles que sont les. fables d'Hercule, d'Adonis de Cercés, & une infinité d'autres. Les autres sont des sables inventées à plaisir pour amuser lespetits enfans, ou pour embellir quelque Poësie. Celles-ci sont nées des précedentes. qui ont donné occasion aux Grees, grands parleurs & grands menteurs, d'en inventer tout exprés une infinité sur le même mode, le, comme sont celles des deux Glauques, l'un fils de Minos & l'autre Dieu Marin, qu'on peut voir dans Palephate Ch. xxv11. & xxvIII. & plusieurs autres semblables. La troisième sorre est de celles qui ont été: inventées par les Philosophès, comme sont la plupait des Généalogies, que l'on peut voir dans la Theogonie d'Hestode, & au: commencement du premier Livre d'Apillodare.

Si l'on prond garde à cette division des Fables,

### & Historique de l'Année 1687. 89

Fables, on ne tombera pas dans les fautes, que les trois Auteurs dont l'on vient de parler ont commises en divers endroits. Les fables Philosophiques sont aisées à reconnoître, parce qu'elles sont pleines de Prosopopées, & de Moralitez, ou de sentimens de Physique, que l'on remarque sans peine. Ceux qui les ont inventées, les aians faites pour instruire, ne leur ont donné un air de fable, ou si l'on veur, de parabole, qu'autant qu'il en falloit pour rendre leur doctrine plus sensible & plus aisée à retenir, & non pour la rendre & énigmatique, qu'on no pût deviner leurs pensées. Les Fables inrentées à plaisir ne contiennent que des hi-Roires ridicules arrivées à certaines personmes, que l'on ne place en aucun temps, ou des circonstances absurdes, ajoûtées à quelque verité, que l'on peut distinguer du mensonge, en ce qu'elle n'a rien que de possible & de vrai-semblable, au lieu que les cisconstances fabuleuses sont elaizement impossibles & inconcevables.

On a cru devoir mettre ici ces principes, en faveur de ceux qui voudront lire avec fruit les Auteurs de la Fable Ancienne; quoi qu'on ne puisse pas les démontrer en détail par des exemples, sans s'étendre trop. Tous ceux qui en voudront faire l'épreuve, sien convaincront eux mêmes par la lecture de Palephate & des autres Auteurs de cette

nature, renfermez dans ce Volume.

4. Le quatriéme est Eratostbene de Cyrene, qui

qui n'étoit pas dans la premiere Edition. II accrit l'Histoire fabuleuse des Constellations; c'est à dire qu'il a rendu raison, des noms que les Grecs donnent aux étoiles, par où l'on voit qu'ils l'ont fait par une allusion perpetuelle à leurs anciennes histoires. Ceux qui peuplerent les premiers la Grece, & qui passoient souvent les nuits aux étoiles, à paître leurs troupeaux, surent obligez de leur donner des noms pour les distinguer l'une de l'autre & pour s'en entretenir. Ils ne crurent pouvoir mieux faire que de leur donner les noms de leurs anciens Heros, ou des plus illustres personnes de leurs temps, ou de quelque autre chose memorable dans leur Histoire. Ils pouvoient ainsi s'entretenir aisément des étoiles, & faire passer en même temps leur Histoire à la posterité, la plus éloignée. Tous ceux qui entendoient nommer les Etoiles, ou qui vouloient avoir quelque seinture d'Astronomie, ne manquoient point de s'informer pourquoi on avoit don-né ces noms aux Astres? & alors on leur racontoit l'Histoire des Heros qui les avoient portez les premiers, ou des figures que l'on avoit ainsi placées dans le ciel. Ces peuples, qui n'avoient pas encore l'art d'é-crire, trouverent le moien de suppléer à ce défaut par les noms qu'ils imposerent à des-corps, dont l'immutabilité a éternisé la me-moire des premiers habitans de la Grece, & même de quelques évenemens arrivez en Alic,

Mie, comme on le fera voir par l'exemple d'Orion. Cette conduite de l'Antiquité la plus éloignée a fait naître une pensée, qu'on a cru pouvoir mieux exprimer en vers qu'en prose. Voisi ce que c'est.

Tempore cum lapidum sciret monumenta. Vetustas,

Atque perire suo cuncha metalla situs. Cauta suam, atates fertur docuisse futuras,

Coolorum aternis ignibus, Historiam.

Mais le malheur est que la tradition ora-. le, qui étoit la dépositaire de l'histoire des. noms des Etoiles, l'a étrangement alterée: par le temps. & qu'elle n'est pas uniforme. Ainsi l'Histoire d'Orion, qu'Eratosthene, rapporte dans le xxxII. Chap. est bien differente de celle que les autres Auteurs en racontent, comme on le peut voir par le Ch. v. de Palephate, & par ce qu'en dit Ovide, dans le V. de ses Fastes. Le pere d'Orion, selon ces derniers, s'appelloit Hyrieus. C'étoit un homme fort pieux, & qui étoit devenu fort vieux sans avoir d'enfans. Un jour que Jupiter, Mercure, & Neptune voia-. geoient parmi les hommes, pour voir comment ils vivoient, ils se trouverent sur le soir proche d'une petite cabane, au deyant delaquelle éroit ce bon vieillard, qui ne les eût pas plûtôt vus, qu'il les invita d'en-tser, les logea & les régala du mieux qu'il, pat.

put. Ils lui demanderent ensuite quelle résompense il vouloir d'eux. Il leur répondit qu'il souhairoit d'avoir un fils. Les Dieux le lui accorderent sur le champ, & lui en sirent avoir un, par le mosen du cuir d'un Taureau, qu'il leur avoit immolé, ainsi que le rapporte Palephate, où l'on pourralire cette circonstance, que l'on ne peut exprimer ici plus distinctement. On reconnoîtra aisément dans cet Hyrieus, celui qui, vint de Hur ou Or de Caldée, dans le pais de Canaan, & qui un jour qu'il étoit devant son Tabernacle, vit venir à lui trois hommes, ou plûtôt trois Anges, à qui il donna à manger, & qui lui promitent de lui donner un fils dans un âge, où ni lui. mi sa femme n'en pouvoient plus esperer. On pourroit presque exprimer cette histoi-re, dans les mêmes termes qu'Ovide a exprimé celle d'Orion.

Forte Senex Hyticus angusti cultor agelli Hos videt, exiguam stabat ut ante cai sam, &c.

Le mot Hyrieus a la même terminaison que les mots, que les Grammairiens appellent Ethniques, c'est à dire les noms qui signifient les habitans de quelque province, ou de quelque ville; & si les Grecs vou-loient dire en leur Langue un habitant de Hur, ils ne pourroient dire que verves. Ce qu'il y a encore de parsieulier en ceci, c'est

# & Historique de l'Année 1687. 93

que les mots Hebreux de l'Historien sacrés par lesquels les Anges promettent de don-ner un fils a Sara, peuvent être aisément a traduits ainsi, il y aura un fils dans le taureau de ton bolocauste, au lieu de Sara ta semme aura un Fils. Les mots Hebreux JAUN AND le Sara ischteca, à Sara ta semme peuvent être entendus comme si AND Sara étoit la même chose que NO Schor qui signific un taureau, & si INUN ischteca qui vient de MUN ischa venoit de MUN ische, qui signisse un holocauste. Ceux qui entendent l'Hebreu verront bien qu'il n'y a rien là, qui ne soit conforme à l'analogie de la Langue. Il ne faudroit qu'ajostera cela une autre phiase Hebraique יותנו זרץ Vajitthenou Zerang, & dederunt semen in taurum, &c. & ils donne-rent de la posterité, &c. & l'on trouveroit encore là le dénovément de la circonstance, que l'on pourra lire dans Palephate. Ce n'est pas que l'on croie que ceux qui récite-rent les premiers cette histoire en Grece, eussent lu le livre de la Genese, mais ce pouvoir être des Cananéens, qui la récitoient en leur langue dans les mêmes termes.

s. On peut voir, dans la Préface de M. Gale, les raisons qu'on a de conjecturer que Phurnutus, ou plûtôt Anneus Cornutus a vécu du temps de Neron, & est celui dont Perse parle dans sa cinquieme Satire.

a Gen. XVIII.

cherche des mysteres de Physique dans l'histoire fabuleuse des Dieux, comme avoient fait avant lui plusieurs Philosophes, qui n'avoient pu supporter les absurditez qui s'y crouvent. Mais leurs allegories ont deux dé-fauts capitaux; l'un est qu'elles ne sont ap-puiées que sur leur imagination, qui leur fait voir dans les fables ce qu'ils y veulent trou-ver: comme l'imagination fait voir aux en-fans toutes sortes d'animaux dans les nuées; -& trouver dans le son des cloches tous les mots qu'il leur plait. Ils n'apportent aucu-ne tradition de ces temps éloignez, ausquels les fables doivent leur naissance, pour faire voir que la plus profonde Antiquité avoit en dessein de débiter sa Physique, sous les énigmes des sables. Le second désaut c'est que ces sentimens de Physique sont, ou des chose que tout le monde apprend par les sens anciens Philosophes, qui n'ont aucun fon-dement. On en peut ajoûter, si l'on veut, un troisième, c'est que Cornutus cherche les étymologies des noms des Dieux dans la Langue Greque, comme si cette Langue Étoit une Langue-Mere, & comme si ceux qui leur donnerent les noms, qu'ils avoient chez les Grecs, avoient eu dessein de marquer par là de certaines proprietez des corps.

6. Le Philosophe Saluste suit les mêmes sentimens dans son livre des Dieux, & du monde, mais il se contente de marquer

& Historique de l'Année 1687. 95 en peu de mots dans les Chap. 111. & 1v. que les fables doivent être entenduës d'une maniere mystique, & dans tout le reste du Livre sans parler plus des fables, il explique simplement son sentiment touchant les Dieux & le monde, qui est conforme à celui des Platoniciens, quoi qu'il fût Cynique. Cornutus au contraire tâche d'expliquer chaque fable des Dieux, & entre dans le détail. Saluste joint à ce qu'il dit des Dieux plusieurs choses de la Providence, & du Bonheur & du Malheur, qui attendent les bons & les méchans aprés cette vie. Il paroît par ce petit Ouvrage que ceux qui unt parlé de cet Auteur, comme d'un homme de beaucoup d'esprit ne nous ont pas trompez. Suidas en raporte aussi une réponce digne d'un Philosophe comme lui. Il étoit allé voir un malhonête homme élevé à une grande puis-sance, qui voulant le railler lui dit, en le voiant entrer: Est-ce que les Dieux ont quelque chose à faire avec les hommes? Saluste lui repliqua sut le champ: Que voulez vous direstout le monde ne sait-il pas que je n'ai jamais été Dieu, & que vous n'avez jamais ésé homme?

7. La vie d'Homere est de Denys d'Halicarnasse, ou au moins d'un Auteur, plus vieux que Quintilien, qui en a traduit quelques endroits. Elle ne contient pas tant la vie d'Homere, qu'un Panegyrique de ce Poète, où l'on remarque premierement les Dialectes & les sigures, dont ils est servi. On s'étend là dessus fort au long, & il y a plusieurs remarques tres utiles pour l'intelligence d'Homere & des autres Poètes qui
l'ont imité. En suite on tâche de montrer
qu'il a été grand Theologien, grand Philosophe, grand Medecin, qu'il auroit été capable de commander une Armée, enfin qu'il
savoit presque tout. On sait que lors que l'on
a conçu une trop haute estime pour quelcun, la moindre allusion qu'il fait, en parlant, à quel que science, est une preuve incontestable qu'il entend cette science à sonds.
C'estainsi que les Grammairiens Grecs en
usoient à l'égard d'Homere, & l'on en pourra voir des exemples remarquables, dans la
vie qu'on public ici.

8. Si l'on avoit besoin de preuves, pour ce qu'on vient de dire, on en trouveroit encore de tres-sortes dans les Allegories d'Homere, par Heraclide du Pont, que l'on a aussi ajoûtées a cette seconde Edition. Il desend Homere, avec beaucoup de chaleur, contre ceux qui l'ont accusé d'avoir parlé des Dieux d'une maniere tout à fait indécente. Il die même des injures à Platon. (a) qu'il appelle flateur, apparemment de Denys de Syracuse, de qui il reçut de grands presens, dans les voiages qu'il sit en Sicile, & calemniateur d'Homere. Ce Philosophe, admirateur au reste du stile & de l'esprit d'Homere, vou-loit le congedier de sa Republique d'une maniere honorable. Epicute rejettoit aussi maniere honorable. Epicute rejettoit aussi

& Historique de l'Année 1687. voutes sortes de Poësies, & par consequent celles d'Homere.

- cujus ex ore profusos Omnispoferitas latices in carmina duxie, Amnémque in tenues ausa est deducera

Unius fecunda bonis.

Heraclide ne peut souffrir ces sentimens, il prétend qu'Homere a parlé Allegoriquement dans les endroits que l'on censure, & s'étend beaucoup à montrer que la peste qu'Homere attribuë, dans le premier de l'Iliade, à la colere d'Apollon, n'étoit autre chose qu'une maladie contagieuse, que les chaleurs de l'Eté avoient produite dans le camp des Grecs, & qu'Homere n'a voulu dire que cela. Il accuse même Platon de l'avoir pillé, aprés l'avoir censuré. Le malheur est que ses Allegories ne sont pas mieux sondées, que celles de Cornutus.

9. Le neuviéme Traité contenu dans ce Recueuil est le Livre d'Ocellus de Lucanie, où il tâche de prouver par des raisons de Physique que le monde est éternes. Il a vécu avant Platon, & il semble que c'est de lui qu'Aristote a pris son opinion de l'éternité du monde. Il divise les Elemens & leurs qualitez de même que ce Philosophe, & débite gravement, comme lui, de piroyables raisonnemens, dont ni la forme n'est presque supportable. Cependant à cause de l'antiquiré de ces Aurours Louis Nagarola qui la public le premier, se

Tom. III.

qui y a ajoûté d'assez longues notes, n'a pas laissé de rendre service au public Ocellus qui savoit que l'on faisoit voir que les hommes n'avoient pas été de toute éternité sur la terre, par le témoignage de l'Hiftoire & de la tradition, qui marquent ceux qui ont les premiers habité divers païs, comme le témoignage de l'Histoire Greque, qui ne connoissoit rien de plus ancien qu'Inaque Roi d'Argos: Ocellus, dis-je, rémier habitant de la Grece, absolument parmier habitant de la Grece, absolument parmier habitant de la Grece, dit-il, a eté plusieurs sois barbare, én elle le sera encore pluseurs sois barbare, en elle le sera encore pluseurs sois barbare, en elle le sera encore pluseurs sois barbare, en elle le sera encore pluseurs sois pour venues sera de la Colonies qui y sont venues. fois, à cause des Colonies qui y sont venuës d'ailleurs, &c. Cette réponse pourroit avoir lieu, s'il s'agissoit ici de quelques milliers d'années seulement, mais si l'existence des hommes n'a point de commenocment, il est inconcevable qu'il ne soit resté aucuns monumens plus anciens, & que les arts aient été inventez si tard. Aprés avoir essaié de prouver que la ter-re est éternelle, il donne d'assez bons pré-

coptes, touchant la propagation du genre

humain.

10. Aprés Ocellus on trouve un autre Philosophe Italien, qui a vécu auss avant Platon, ou au moins de son temps; c'est Timés de Logres, dont on trouve sci le Traité de l'Ame du Monde. Il a des fentimens fort oppolez à ceux d'Ocellus. 11

& Historique de l'Année 1687. 99 décrit la création par un Dieu invisible, l'ordre du monde, la creation de l'homme, la disposition de son corps, les facultez de son esprit, son devoir à l'égard de la Vertu & du Vice, & ensin la récompence de la premiere & la punition du second. Tout ce qu'il dit est fort curieux, & digne d'être lu avec application; mais il y a deux désauts considerables. Le premier c'est qu'il ne fait que proposer son sentiment, sans en apporter det premier ni historieure ni Philosophie que proposer son sentiment, rans en apporter des preuves, ni historiques, ni Philosophiques, à quoi Platon a essaié de suppléer en quelque sorte dans le Dialogue qu'il a intitulé Timée, & qui est une espece de Commentaire de l'Ouvrage de Timée de Locres.

Le second, c'est qu'il semble n'avoir pas cru les récompences & les peines d'une autre vie, ou par le moien de la Metempsycose, ou de quelque autre maniere, comme il pa-roit par ces paroles: Ceux à qui la destinée a , accorde se sort, marchent à une vie " trés heuseuse par les sentimens les plus , trés heureuse par les sentimens les plus
, veritables: mais si quelcun est dur & in, corrigible, qu'il s'attende à être puni des
, peines prescrites par les Loix, & de celles
, que l'on dit renir du ciel & des ensers;
, car les morts malheureux sont soumis
, à des peines inévitables, & à tout le
, reste que le Poète d'Ionie. (Homere)
, qui est fort louable pour cela, a tiré
, de l'ancienne opinion, pour rendre les
, hommes gens de bien. Car comme nous
, guerissens les corps par des poisens, si ,, les viandes saines ne les penvent remet-,, tre : nous tenons les ames dans leur de-"voir, par des mensonges, si elles ne se , laissent pas toucher par la verité &c. Pla-ton a encore voulu remedier à cela, en parfant beaucoup plus affirmativement de l'autre vie.

11. Après Timée sont les Caracteres de Theophraste, trop connus pour s'y arrêter: 12. Les sentences Morales de Démophile, de Démocrate, de Secundus, & de Sextus Philosophes Pythagorieiens, qui contiennent d'excellens avertissemens pour la conduite de la vie : 13. Les fragmens de divers Philosophes Pythagoriciens, tirez de Stobée, où M. Meibom a ajoûté
quelques corrections, par lesquelles il a
éclairei des endroits qui étoient corrompus. Outre cela il y a quelques Discours
d'un Philosophe nommé Minos, où il proureque le bon & le mauvais, l'honête & le deshonête, le juste & l'injuste, le vrai & le faux ne sont pas les mêmes parmi tous les hommes: un fragment d'Archivas: deux Lettres de Pythagore, & une de Lysis son disciple: cinq de trois Dames Pythagori-ciennes Theano, Melisse, & Muie, qui sont dignes d'être lues, mais qu'on soupçonne n'être pas d'elles, comme on le peut voir dans les nôtes de Luc d'Holftein sur la vie de Pythagore.

Les Idrices de Bron & de Moschus Traduites de Grec en vers François, avec

& Historique de l'Année 1687. 101 des Remarques. 1687. A. Amst. ches. Desbordes. 12, p. 134.

N peut bien joindre cette édition de Bion & de Moschus à selles des Auceurs dont on vient de parler, puis qu'encore qu'ils soient en vers François, on a mis le Grec à côté. M. de Lengepierre, qui est l'Auteut de cette version, avoir déja donné au public Anacreon, de la même maniere, & se semble nous promettre d'autres Auteurs, traduits & commentez de même que ceuxei. Il avoit déja remarqué dans sa Préface. sur Anacroon, les difficultez qu'il y a à imiter dans une autre Langue, des Originaux de la beauré & de la finesse des anciens Pois. tes Grecs, & ceux qui ont quelque connoil?

sance de cette sorte de choses peuvent aisément se les imaginer. Comme on peut dire en Grec beaucoup plus de choies en moina-de mots, qu'on ne peut le faire en François,. l'Autour a été obligé d'être bien plus dif-fes que ne le sont Bion, de Moschus, & de: metere ardinaisement doux vers Fransois pour un Grec. Outre les autres saisons qui sont communes à la Langue Greque & à la Langue Latine. la premierse a certaines Episheses somposées, qui sont l'acre de set principales boantes. O qui n'étant pas, en usage parmi neus de-mandent une phrase, pour développer les sens different des dimers mots qui les composent. Ainsi à moins que d'ôtet à l'original une partic

pastie de ses beautez, il faur être plus long dans la Version. Mais il arrive quelquesors que l'on tombe dans un autre défaut, qui 🕬 difficile à eviter dans la Poëne Françoise, e est que lon rend languissant & plat, ce qui étoit plein de force & de vivacité dans l'Original. Pour achever le vers, ou le sens, on est obligé d'ajoûter des synonymes, qui rendent necessairement toutes nos versions Françoises, foibles, quelques bonnes qu'elles soient, si on les compare avec le Grec. C'est un défaut qu'il faut attribuer à la Langue & , non aux Traducteurs. Par exemple voici le commencement du premier Poème de Bion, qui est une espece de chanson lugubre sur la mort d'Adonis dont on peut voir l'Histoire dans le 3 Tome de cette Bibliotheque:

Α'ιάζω τον 'Αδωνιν, άπωλετο καλός 'Αδωνις, Ω'λετο καλός 'Άδωνις, έπαιάζωτιν Ε'ςωτες.

C'est à dire mot pour mot je pleure Adonis, le bel Adonis est mort; les Amours répondent en pleurant, le bel Adonis est mort. Il est presque impossible d'exprimer en deux vers François toute la force de ces paroles. On pourroit bien dire:

Jo regrette Adonis; il a fini son sort; Les Amours on pleurant répondent, il

est mort.

Mais on retrancheroit l'épithete xalòs beau, qui n'est pas superflue en cette occation, parce qu'elle tenferme la raison pour laquelle laquelle on regrette si fort Adonis, c'est qu'il étoit en la sleur de son âge, & si bien fait de sa personne, que l'on seint que Venus en étoit devenuë amoureuse. Pour exprimer donc cette Epithete, M. de Longepierre a été obligé de mettre en quatre vers François ce qui est contenu dans les deux vers Grecs, que l'on vient de lire.

Du charmant Adonis je plains le trifte

Je regrette Adonis, je le pleure, il est mort;

Il est mort : les Amours regretant tant de charmes,

Partagent ma douleur & répandent des larmes:

Cependant seux qui aiment nôtre Poësis ne laisseront pas de lire avec beaucoup de plaisir cette Version: & quoi que ceux qui entendent le Grec puissent trouver iei plus de satisfaction que les autres, en comparant la Version à l'Original, ceux qui n'entendent que le François pourront regarder, s'ils veulent, cette même Version, comme si l'Aureur avoit été le premier, qui eût fait des vers sur les sujers que Bion & Moschus ont décrits dans les Poësies. Ils y versont bien des endroits, qu'ils ne prendroient pas pour des traductions, à moins qu'on ne les en eût avertis.

L'Auxeur a ajoûté des Remarques, où il

# 104 Bibliotheque Universelle

rend raison de sa version, & où il éclaireie les endroits difficiles, en rapportant les Histoites ou les coûtumes ausquelles Moschus & Bion font allusion, ou en les corrigeant, ou en les comparant avec d'autres passages des Poètes Anciens on Modernes.

Il a soin même de les traduite en vers François,& il en rapporte quelquefois de se jolis, qu'on lit ses notes avec autant de plaifir que le Texte. On peut voir les vers Grecs & Italiens, qu'il rapporte & qu'il traduit dans ses notes sur la premiere Idylle de Moschus, intitulée l'Amour sugiris. On y pourra presque remarquer la même difference entre la Poësie Italienne & la nôtre, que l'on a fait remarquer entre la nôtre de la Greque, sur tout dans la version de ces vers. Greque, sur tout dans la version de ces vers du Prologue de l'Aminte, Ella mi segue, &c. Quoique la Version Françoise n'air sien de dur, ni de gêné, de que la pensée soit sort agréable en elle même, la multitude des mots, qu'il a fastu emploier pour la dire en François, empêche qu'elle ne puisse avoir le même agrément que dans l'Italien.

Au restreceux qui ne sauront pas, dans quel temps Bion & Moschus ont vécu, pourront le voir, dans un petit abregé de leur vie, que M. de Longepierre a mis à la tête de sa version. Il fair voir que Bion, Théocrite & Moschus ont vécu du temps

Théocrite & Moschus ont vécu du temps de Ptolomés Philadelphe, mais que Moschus étoit le plus jeune. On trouve ici la madustion de tout ce qui nous reste de

# & Historique de l'Année 1687. 109.

Bion & de Moschus, excepté de l'Europe de ce dernier, parce que l'on doute si elle est de lui. En recompense on a traduit l'Osristya de Théorpite.

Outre la version de ces Aureurs Grees, M. de Longepierre nous donne dix Idylles de sa façon, ou l'on pourre voir le profit qu'il a fait dans la lecture des anciens Poëtes Grecs & Latins, par divers endroits qu'il en a imitez, comme la descente d'Orphées dans les ensers, qui est dans la x Idylle, de que l'on y pourra comparer avec relle de Virgile. Ce n'est pas que l'Auteur n'ait ins venté une infinité de choses, & n'ait donné même à les innications un autre air, que n'out les Originaux. Ouverra que ces Idylles sont d'un style beaucoup relevé que celles des Théocrac. El on en trouvers les raisons dans la préface, avec quelques reflexions far l'origine des vers Bacoliques. Comme: chaque Auteur a de cêttaines manieres de parler, donc-il se sere plus souvent que les. autres ,. on renegrqueta dans celui-ci affer. souvent celle que les Rheteurs appellent conjonctions : & des Répetitions d'un mêt me mot , en mettant une epithete entre deuxt, comme Amour, le tendre Amour: Les goûts étans aussi dissers qu'ils le sont: sur ces matieres, il se pourra bien faire que quelcun trouvers que ces figures reviennene! um panetrop fourent.

Bentimens D'ERASME DEROTTERL DAM Conformes à teux de l'Eglife Catholique, sur tous les points Controversez. Dédiez au Roi de la Grande Bretagne, in 12, pag 415, à Cologne.

V.

C E Volume n'est que la premiere Par-tie d'un Ouvrage, qui en doit avoir deux. On se propose dans celle-ci de faise voir, la grandeur de l'Esprit d'Erasme, & dans l'autre la conformité de ses sentimens avec ceux de l'Eglise Romaine, sur zous les points Controversez. Il paroit par la Preface de M. Richard Prieur de Beau-Lieu S. Avoie., Auteur de ce Livre, qu'il a. dessein d'artirer à l'Eglise Romaine ceux qui ont de l'estime pour Brasme, en faisant voir qu'il a toûjours été fort opposé aux Réformateurs. C'est là le dessein de l'Auteur; mais on peut tirer quelques autres. comme on le verra par la suite de cet extrait. Il reduit ce qu'il dit en ce Volume à sept atticles, qu'il nomme sept Veritez, sur lesquelles il fait diverses Réslexions, & quelquesois des Digressions pour l'éclaireissement de son sujet. On donnera une Edée plus distincte de tout cela, aprés avois dis un mot de la Méthode générale de l'Au-CCUT!

# & Historique de l'Année 1687. 107

teur. C'est que le Livre, dont il s'est principalement servi, pour faire le Panégyrique d'Erafme, est un livre d'Erasme méme, qui sert par tout de témoin dans sa propre cause. Ce sont ses Epitres, & particulierement cel-les, où il crie contre les Moines & les Réformateurs, & où il se désend contre les Ennemis. Il y attaque ces derniers avec beaucoup de chaleur, & pour répondre à leurs calomnies, il est obligé assez souvent de se vanter. Tout ce que dit Erasme en cette occasion passe pour des veritez incontestables, & on cite ses paroles, presque comme: les Geometres citent des Axiomesd'une: evidence reconnue, & comme s'il avoit toûjours dit tout ce qu'il pensoit, & sans sup-primer quoi que ce soit, dans des Apolo-gies, où il devoit parler avec beaucoup de précaution. Il est vrai que cette méthode n'est pas nouvelle, & que les moindres pa-roles des Peres, passent chez de certaines gens, pour des démonstrations. Or il y a en sans doute un bon nombre ce ceux que la posterité a honorez du nom de Seine, qui: ne valoient pas Brashre-

I, a La premiere verité cest qu' Erasme passe entre les Doctes, comme le plus savant homme de son siecle. Personne n'en doute, & c'étoit avec raison que les Papes, les Empereurs & les Rois le vouloient combles d'honneurs & de richesses, comme l'Auteur, demontre au long. Il croit que ce sur passe lumini-

hamilité, par mépris pour les richeses, & pour ne pas faire croire à ses ennemis qu'il: sût demeuré attaché à la Communion Romaine par interêt, qu' Brasme résula tout ce qu'on lui présentoit. Ce seroit sans doute une témerité que de juger mas du cœur d'un. aussi grand homme qu'Erasme; mais on pout croire, sans saire le moindre tott à sa. veren, qu'il entra un peu de cet Amour pour la Linant s' qu'il a tant cherie, dans le sénereux refus qu'il sit des richesses & des. dignitez Ecclessassiques qu'on lui offrie. On sait assez que s'il eur accepté un Bénesse. ce, on s'il eut même été élevé au Cardina. lat, il n'auroit sait qu'entret dans un esela-vege honorable, où il n'autoit osé écrite que en que les Censeurs des Livres autoiens mouvé bon 3 & que s'il en avoit use autre-ment, il se seroit attité de méchantes assaises. Si les Ouurages avoient été imprimezà Rome, en n'y verroit pas tant de traits libens, sur toute sorte de sojets, que les Auseurs de l'Indica Empurgatoire ont jugé demoir être corrigez.

II. A La leconde Verité, c'est qu'Erasme s'est attiré la calomnie & la médisance de quoiques Doctours & de plusieurs Moines, annéaux ; 1. parce qu'il a rétabli l'éstude des belles Lettres : 2, parce qu'il a attaqué, forsement les ubtilitez vaines & inutiles, fondées sur des raisonnemens d'Aristote, poi en ensaignait dans les Ecoles de Théologies.

& Historique de l'Année 1887. 109 3. parce qu'il s'est apposé à la mauvaise do-Arine & à la Tyrannie publique que les Re-ligieux Mandiants exerçoient sur la conscience, sur la soi en sur la vie des plus grands. serviteurs de Dieu. L'Auteur fait voir au long, en prouvant ces trois Chefs, que le savoir rendoit alors suspect d'héresse, que la Théologie Scolastique passoir mal à propospour la Théologie Chrétienne, & ensin que les Moines avoient introduit une infinité de superstutions, qu'ils soutenoient avec une wiolence inconcevable. Les Protestans n'auzont sans doute aucun démelé sur ce sujezavec M. Richard, mais s'ils croioient remarquer tous ces mêmes désauts dans l'Eglise-Romaine, & quelques autres encore pires, comme la Morale des Casuistes, qui n'est venue que depuis la Réformation, au comtile d'impieré où elle est; les Protestans, disje,ne le sentiroient pas extrémement porteze Arentrer dans le sein d'une liglise, qui au lieu de profiter des reproches d'Brasme, est empirée depuis ce temps-là, comme ils la croient. Ils diroient que les Docteurs Ca-tholiques, qui souhaitent la Reilnion, de-versient saire en sorte qu'on retranchat les abus, qui ont causé le schisme, avant que d'inviter les Protestans à se réunir. Ils nepourroient se persuader que l'Eglise Ro-maine air aucune envie de corriger les abus-inévitables, qui se commettent dans son-son, puis qu'un schisme de plus d'un siecle se demi, à les réproches continuels qu'on sui a

faits là dessus n'ontrien produit. L'inquisition partitulierement & la tyrannie n'ont
fait que s'augmentei, & l'on agitoit avec la
derniere rigueur corre un homme, qui diroit
publiquemet que les images sor plus de mali
que de bien à la pieté, quoique ce soit une
verité palpable, pendant que l'on tolere publiquement les sentimens des Cashistes. Lo
moien que les Protestans se persuadent que
les Directeurs de l'Eglise Romaine sont
animez du . Esprit; pendant que ceux, qui y
parlent de Résormation, sont éloignez par
tout, comme le remarque l'Auteur de toutesorte d'emplois, & que la plus outrée superstitton, bien toin de nuire, sert à s'avancet.

Pour revenir à nôtre Auteur, il rapportesur le sujerque l'on a marqué, diverses particularitez digues d'étre luës, mais où sès
Docteurs de l'Eglise Romaine trouveront
bien plus à prositer, que les Protestans.
Brasme y fait une si affreuse peinture de sonsiecle, qu'il semble que la pieté y sût presqueentierement éteinte, & qu'il dit plus † d'unefois qu'il ne restoir plus que de saire uneharangue sunebre pour la Religion Chréztienus qui apparemment ne reconvreroit jamais la vie. Minis superest, niss ut scribamEpitaphiam Christo nunquam revistaro:
La douleur que ce grand homme ressentier.

La douleur que ce grand homme ressentier.

en considerant la corruption extrême de sonsiecle, saisoit sans doute qu'il s'exprimoit
d'une manière un peu plus tragique, qu'ilplaurois.

& Historique de l'Année 1687. 113 n'auroit fait en une autre occasion. Mais cela n'empêche pas qu'il no se défende souvent des calomnies de ses sopremis pren le moquant d'eux, comme loss qu'il dis. "Ils croient que S. Etançois che en colore ,,,contre moi, de ce que j'ai consuré les Moi-,, nes, qui promettent le ciel à ceux qui sons , ensevelis dans l'habit des Franciscaios "Mais il n'y a pas long-temps que S. Fran-"cois.m'elbapparu en longe, spiés minuit. ,, avec un vilage gai & m'anemercié de co que j'avois fair. Il est mai que pôtre Auteur prend cette petite histoire serieusement, mais ceux qui connoissent Brasme, auront de la peine à s'empêcher de croire, qu'il oppose aux visions des Moines une. autre vision, qu'il avoit autant de droit dekindre, qu'eux en avoient d'inventer les leurs.

On rapporte b fort au long les plaintes, qu' Bralme failoit aux Empereurs & aux. Papes de la tyrannie des Moines Mendians, qui étoient Inquisiteurs de la Foi ; & qui portoient les Princes à des violences, a dont fesus christ ne nous a donné ni préreptes, nà éxemples, comme dis fort bien nôuse Auteur. Il soupconne que ceux-là même, qui donnerent à Charles-Quint le conseil d'agir par le feu contre les Lutheriens, furent aussi cause qu'am set mourir b dixsept millions d'habitans des Indes Occidentales, on du Parau, asin d'anoir leur pass, leurs et le leure persent des Lib. 27, Ep. 7. ad Litenbevium, le prussi per less.

perles. D. Berthelemi de las Casas, ajoûte: M. Richard, Evê que de chappa en la nous welle Espagne, en a fait imprimer l'Histoire à Seville en 1542, ce qui donna sant d'orreur à tous les Chrétiens, que Philippe II, la six supprimer. Elle a été depuis traduite en François, & imprimée à Part en 1635. É Lyon en 1642.

Il crie avec Brasme contre les Inquisseurs. trop violens du fiecle passé, mais de peng-", qu'on ne s'y trompe a il ne prétend pas. " blâmer la sage conduite des Princes, que " punissent les Héretiques leurs sujets, com-» me perturbateurs du repos public das leurs "Etats; qui ne veulent pas obeir à leurs Or-,, donnances; qui se font donner des places » de sureré, pour gage de la parole de leurs-" Princes, & pour appeller à leur secours les-», Princes érrangers, quand ils woudront: ou-, qui font enfin des cabales sous main, » pour se révolter à la premiere occasion, , &c. Il n'est pas difficile de voir qui l'on. " entend par là ; & se c'étois ici le lieu de rétorquet de semblables saisonnemens, on diroit la même chose des Ecclessassiques qui firent naître, & qui somenterent les guerresde la Ligue, & qui sont encore aujourd'hui! formidables aux Rois, parce qu'ils reconnoissent une puissance supérieure à la leurs. On disoit que l'on ne pourroit blamer des, Princes, qui prendroient contre eux les mé. mes précautions, qu'on a priles contre les.

#2.226. hg. 124. sp. 1441.

### & Historique de l'Année 1687. 113.

Prétendus Hérétiques. Mais ni les uns, ni les autres ne peuvent être punis avec justice, pour les fautes de leurs prédecesseurs.

L'Anteur paroir être fort animé ( a) conme ceux qui élevent trop l'autorité des l'apes, & qui rabaissent cesse des Rois, ou des Evêques, comme les Moines saisoient du temps d'Erasme, & comme a fait depuis peu l'Auteur d'un livre intitulé. Trassatus de

Libertatibus Ecclesia Gallicana.

A la p. 158. On trouve une Digression qui va jusqu'à la p. 204. & qui est intitulée Arrioles de la Conjuration des ennemis d'Erusme. On décrit là au long les méchantes voies, dont les Moines se servoient pour diffamer Brasme, & pour le perdre, s'ils eussent pui. On ajoûte à cela diverses reflexions de Morales, qui pourroient faire croi-re que sous les persecutions d'Erasme, on a voulu saire le portrait de ce qu'un Illustre persecuté & tous les amisont souffert & soussie de la l'Eglise Romaine. On les a distance, on a fait de saux extraits de leurs livres, on empêche le peuple de les lire, on a dit qu'ils savorisoient les Héréti-ques, min on en use de même à leur égard: qu'on en ula autrefois envers Erasine, si ce n'est qu'on ne leur offre ni Evêchez, ni Chapeaux de Cardinal, L'Auteur (b) s'étend beaucoup sur la fausse dévotion, & montre que le caractère principal de cette pieté trompeuse est d'être trop attachée à de certains devoits exterieurs, qui ne peri-

sient point le cœue.

III. La (c) troisséme Verité c'est que se Erasme avoit favorisé Luther, touse l'Allemagne auroit ésé perduë pour l'Eglise Romains. Si cela n'est pas vrai à la rigueur, on fait voir, au moins, qu'il y a bien de l'apparence qu'Erasme auroit attiré après sui une grande pastie de l'Allemagne, à cause de son grand savoir & de la haute estime où il étoit dans tout ce

païs.

L'Auteur qui fait ( n ) valoir par tout le desinteressement d'Erasme apostrophe à cette occasion, d'une maniere assez particuliere, quelques savans morts dans la Religion Protestante, qu'il declare damnez: J'appelle ici, dit-il, les Scaligers, les Casaubons, les Blondels, les Grotius & tous les autres savans, qui pour avoir trouvé UNE P L us GRANDE FORTUNE dans le parti des l'Heresie que du côté de l'Eglise Catholique, ent combatu la foi Orthodoxe. M. Richard auroit fort bien fait de nous dire quelle grande fortune Scaliger, Cafaubon & Blondel one euë chez les Protestans. Scaliger a été Professeur Honoraire à Leide, Casaubon Bibliothecaire du Roi d'Angleterre, & Blondel Professeur das l'Ecole Huftre d'Amsterdam, & aucun d'eux n'a jamuis eu deux mille écus de rente. Est-ce là la plus haute fortune, qu'on puisse faire dans l'Eglise Romaine)

& Historique de l'Année 1687. 111 Pour Grotius il a été mal-traité de ses Concitoiens, avant que ses principaux. Quyra-ges touchant la Religion sussent saits; il l'a été après qu'il les eur publiez, & n'ajamais pu obtenir la permission de venie passer sa vieillesse dans sa patrie. Au contraire on lui donna pension en France, & il ponvoit esperer de grands avantages en embrassant la Religion Romaine, dont il a parlé avec autant de moderation qu'aucun Catholique raisonnable le puisse souhaiter. Il a soûtenu même divers de ses dogmes, contre des Docteurs Resormez. Si M. Richard a été si mal informé de l'état où ces grands hommes ont été pendant leur vie, qui pour-toit croire qu'il sut des nouvelles assurées de celui, où ils sont aprés leur mort? Cepen-dant voici comme il en parle: Erasme est dans le ciel & ils sont dans LES ENFERS, puis qu'ils sont monts hors le sein de l'Eglise Catholique.

IV. (A) La quatrième Verité de nôtre Auteur, c'est qu'Erasme a été le plus grand ennemi de Luther & des Lutheniens. L'Auteur sait voir qu'encore qu'Erasme eût répondu civilement à Luther, avant que de le connoître, il n'a jamais eu aucune part à ses desseins, & qu'au contraire il a toûjours desapprouvé ses manietes emportées. Mais ce qu'il y a de plus remarquable sur cet article, ce sont les Considerations que l'Auteur sait (h) sur les sautes que l'en six centre

duisent à ces chefs. 1. On soussirit qu'une querelle pour des quêtes, entre des Moines mandians, éclattat devant le peuple, au-lieu de l'étousser. Luther combattoit d'abord des superstitions, que des personnes éclairées desapprouvoient, comme Erasme l'affure, mais cela excita contre Jui tous ceux d'entre le petit peuple ( #) qui avoient un esprit de Iuif sous un nom Chrétien, & qui ne pouvoient souffrir qu'en parlat contre leur fausse dévotion, dont ils sont ordinairement toute leur Religion. Cela faisoit passer les savans pour Lutheriens, parce qu'ils blâmoient les abus, & causa tant de bruit qu'enfin le mal devint incurable : aulieu qu'on l'auroit pu, peut-être, guerir, s'il n'y eût eu que des Savans, qui se fussent mêlez de cette affaire.2. On n'opposa à Luther que des Déclamateurs & des ignorans, ou des Moines séditieux. On fait ici pluseurs Réflexions sur la manière de combatere les Héretiques, lesquelles peuvent esse ntiles aux Missionnaires qu'on envoie dans le Nord. 3. On n'imposa pas silence aux Prédicateurs des deux partis, comme il l'aupoit fallu faite, & emploier en leur place des personnes sages, doctes & paifibles. 4. On ne voulut tien relâcher d'aucune part, & particulierement du côté des Moines. Adrien VI. qui avoit eu quelque dessein de réformer la Cour de Rome, étant mort,

& Historique de l'Année 1687. 117

on n'en parla plus, & ce fut en vain qu'Erasme en écrivit au Pape, à l'Empereur & à divers Princes s. On exerça une grande cruauzé sur les Lutheriens, par le conseil de quelques Moines Mandians. 6. Les Evêques d'Allemagne s'acquitoient de leur charge, avec une extrême négligence. 7. On ne se mettoit point en peine d'appaiser la colere de Dieu, par une meilleure vie. 8. Toute l'Europe étoit en guerre, & le Pape qui, se-lon les Moines, lors qu'il s'agissoit de leur " prosit, pouvoit commander aux Anges & ,, aux Démons, n'avoit pas assez d'autorité, , pour empêcher (s) ses enfans de conti-, nuer une guerre si pernicieule : Fa cum quastas negotium commendatur, potest 🔗 Angelis & Damonibus imperare, hic nihil potest apud silios suos à tampernicioso bello coercendes. Cependant les Héretiques s'augmentoient, & Ecolampade avoit écrit sur l'Eucharisticavec tant de savoir, tant de ", raisonnemens, & tant d'éloquence, qu'il " y en avoit assez pour séduire les Elûs, Dieune l'empêchoit: (b) tanto studio, totque machinis argumentorum, & tantâfacundiâ,ut seduci possint,ni vetet Deus, etiam electi. On dit qu'Erasme se préparoit à lui répondre, mais on ne voit pas qu'il l'ait fait, & c'est sans doute ce qui a fait croiro qu' Brasme favorisoit secretement ses sentimens. Car enfin on a beau dire qu'Erasme, par humilité, attendoit que de plus savans

a Lib. XVII. Ep. 8. b ad Beddams. an. 1515.

que lui répondissent à le monde croira tous jours que s'il s'étoit senti aussi fort sur tous les points controversez, que sur la matiere du Franc-Arbitra, il n'autoit pas sait dissiculté de passet les bornes de cette prétenduë humilité. Il ne faisoit autre chose que représenter la dissiculté qu'il y avoit à répondre aux Résormateurs; & l'ignorance de ceux qui les attaquoient, sans entreprendre de mieux faire. C'est ce qui persuadoit bien des gens qu'encore qu'Erasme desapprouvât quelques dogmes des Résormateurs, ce qui lui déplaisoit le plus dans la Resormation, c'étoit la maniere dont elle se saisoit, & que c'étoit ce qui le rerenoit dans l'Eglise Romaine. En esset il ne crie pas tant contre leurs sentimens, que contre le maniere dont ils les soûtenoient. & contre leur conduite trop emportée, selon son jugemet.

L'Anteur, aprés avoir remarqué ces fautes, sait quelques résersions sur la maniere dont l'Electeur de Saxe, le plus généreux Prince de son temps, s'engagea à soûtenir Luther. Il dit de plus que ce Prince trembla comme un Cain trois jours entiers avant que de mourir, Dieu l'avertissant de son héresie, par ce tremblement; & qu'Henri VIII mourût en disant: Tout est perdu. Il a tiré ce dernier trait de Sanders, mais cet Auteur a été convaincu de tant d'impostures, qu'il n'est pas sur de s'y sier. On peut voir la mort d'Henri dans l'Histoire de la Reforma.

## & Historique de l'Année 1687. 119

tion d'Angleterre par M. Burner p.813. Part 1. Tom. 2. de l'Ed. d'Amsterdam.

V.a On propose la cinquiéme Verité d'une maniere un peu douteuse, c'est qu' Brasme a dit de Calvin, Video magnam pestem oriri in Ecclesia contra Ecclesiam; parce qu' Erasme moutut en 1536, & que Calvin ne put être au plûtôt à Bale, qu'en 1535 étant alors agé de 26 ans. Outre cela, ce n'est que Florimond de Raimond, qui n'est qu'un piroiable faiseur de Romans; qui a attribué à Brasme des paroles qui ne signifient rien. Car enfin tous les Héretiques du monde ne se sont élevez que dans l'Eglise, & il n'y a rien dans ce jugement, qui puisse convenir particuliérement à Calvin. Quoi qu'il en soir, on prétend qu' Brasme a condamné dans ses écrits les maximes sur lesquelles Calvin a sondé sa Résormation.

VI. b La sixiome verité est qu'Erasme s'est repenti d'avoir écrit durant sa jeunesse avec trop de biberté é de railleries contre les abus, én contre les superstitions, que l'ignorance de l'interêt avoient intraduites dans le service de l'Eglise. Tout ce que dit Erasme là deslus, c'est qu'alors il ne pouvoit pas prévoir les troubles, qui se leverent dans l'Eglise depuis, & qui surent cause qu'on lui voulut faire des assaires de quelques railleries, qu'il avoit cru propres à guerir les esprits, de la super-stition où il les voioit.

VII. La septiéme & derniere Verité, c c'est

qu'Erasme n'a point été l'ennemi des Moines, mais leur veritable ami, ce qu'on prouve parce qu'il a estimé quelques Moines vertueux, qu'il a déconseillé à quelques autres de sortir de leurs Monasteres, & qu'il n'a crié que contre les Moines ignorans, ou vicieux, qui étoient alors en trés-grand nombre. On fait ici diverses réslexions sur la maniere dont Erasme sortit du Monastere, & sur les abus qui s'y commettoient, aprés quoi l'on rapporte les chess des plaintes qu'Erasme saisont des Moines de son temps, & l'on conclut la septiéme verité par des Réslexions pieuses que l'on tire d'Erasme.

On finit cette premiere parrie, par de justes louanges, que l'on donne à plusieurs ou vrages de ce grand homme, & particulierement à son instruction du Frince Chrétien: par des plaintes de ce qu'on n'a pas suivi ses avis, quoi que ce soit à lui que l'Allemagne est redevable de ce qu'elle n'a pas entierement abandonné la Religion Romaine: par quelques Réslexions sur la pureté de la Foi d'Erasme & sur sa pieté, que l'on promet de montrer dans la seconde partie : ensin par une Prosopopée, où l'on introduit Erasme dans le ciel, priant Dieu pour le succés du livre de M. Richard.

Pour ne pas interrompre la suite de l'extrait de ce que l'Auteur dit sur la septiéme verité, on n'a rien dit d'une rasson qu'on croit communément être la principale, pour laquelle Esasme sortit du Monastere, c'est un'il

# & Historique de l'Année 1687. 12

qu'il ne pouvoit souffrir la tyrannie d'uni Superieur ignorant & superbe, qui n'a égard à rien, qu'à sa fantaisse, comme le sont ordinairement les Superieurs des Monasteres. On raconte là dessus un tout assez plaissant qu'Erasme sit à son Superieur & à un de ses Confreres, pendant qu'il étoit dans de les Contreres, pendant qu'il etoit dans le Monastere de Tergon. On dit qu'il y avoit un Poirier dans le jardin du Couvent, qui portoit des Poires que le Pere Superieur aimoit beaucoup, & qu'il vouloit qu'on gardât pour lui. Erasme, qui étoit en cela du même goût que son Superieur, se leva quelques jours de suite de grand matin pour en aller dérober, sans qu'on le sût. Cela phiges le Superieur, qui s'apperceroit de obligeale Superieur, qui s'appercevoit de la diminution des poires de veiller luimême un matin de la fenêtre de sa cellule, pour découvrir le voleur, qu'il n'avoit encore pu savoir. Il faut remarquer qu'il y avoit un Frere dans le Couvent qui étois boiteux Un jour donc que le Superieur faisoit la garde, il apperçut un Moine sur le Poirier qui cueuilloit les Poires. Comme il n'étoit pas encore bien jour, il résolut d'attendre un peu sans rien dire, pour reconnoître qui étoit ce Moine. Mais il sit quel-que bruit qu'il rasme entendit, de sorte que de peur d'être découvert, il descendit promrement de l'arbre, & s'en retourna vers le Couvent, en faisant le boiteux. Le Supé-rieur, qui crut reconnoître à coup sur le vo-leur des Poires, s'imagina qu'il falloit se taire Tome VII.

taire & attendre le jour, pour le censurer en pleine Communauté. Dés que l'on put assembler les Moines, le Supérieur, aprés avoir dit mille belles choses sur la Sainte Obedience, se tourna du côté du Frêre boiteux. & l'accusa de l'avoir violée de la maniere du monde la plus criante, en dérobant les poires du jardin contre sa désense réiterée. Le pauvre Frere eur beau protester de son inmocence, cela ne sit qu'augmenter la colere du Supérieur, parce qu'il croioit l'avoir reconnu à une marque évidente, si bien qu'il sui imposa une grosse pénitence, malgré toutes ses protestations.

On ne croit pas, en faisant ce conte, faire tort à la mémoire d'Erasme, ni troubler par là le repos de ses cendres. Il aimoit si fort les bons contes & les bons mots que ceux-là même que l'on disoit contre lui le réjouissoient. Tantam vim habet lepos & jucunditas fermonis, dit-il, ut etiam in nos aptè tortis disteriis delestemur.

-

#### VI.

Museum Italicum, seu collectio Veterum Scriptorum ex Bibliothecis Italicus, eruta à D. Johanne Mabillon & D. Michaele Germain Presbyteris & Monachis Benedictina Congregationis S. Mauri. Tomus I in duas partes distinctus; prima pars complectitur corundem iter Italicum

& Historique de l'Année 1687. 123 Italicum literarium : altera vero varia Patrum Opujcula & Vetera Monumenta, cum Sacramentario & Pænitentiali Gallicano. Parisiis Anno 1687. pag. 628. in 4.

I L y a quatre ans, que M. Colbert enga-gea les P P. Mabillon & Germain à faire un voiage en Allemagne, aux dépens du Roi, pour y voir les Bibliotheques, & pour en ti-rer ou des Originaux, ou des copies des Manuscrits curieux qu'ils y pourroient trouver, afin d'en enrichir la Bibliotheque du Roi, ou d'en faire part au public. On a vû des fruits de ce voiage dans les Ouvrages du P. Mabillon de Liturgia Gallicana, \* de Cursu Gallicano, & dans le IV Tome de ses Analectes, qu'il publia à Paris en 1685.

I. Comme il mit, au devant de ce 14 Tome, un abregé de son voiage d'Allemagne, le Musaum Italieum, qui paroit présen-tement, contient d'abord une rélation de celui qu'il a fait en Italie, & en suite divers ouvrages de la basse Antiquité. Ce voiage n'a duré que quatoize mois, aiant été commen-cé en Avril 1685. & fini en Juin, 1686. Quoi -que l'on y marque les lieux par où l'on a passé, & qu'on en donne quelquesois une petite description, on s'attache principalement aux Bibliotheques, aux Monumens antiques, aux Reliques, aux Statuës, aux Bâtimens, aux Tableaux, & aux Savans que l'on a vus en Italie. Les curieux pourront goir dans l'Original ce qui regarde les perfonnes sonnes vivantes ou les monumens de nôtre Siecle; on s'arrêtera particulierement, à quel-

ques-unes des principales Antiquirez.

r. La premiere Bibliotheque, que nos Voiageurs virent, fut celle du Duc de Sa-voie, où il n'y a pas beaucoup d'anciens MSS. mais il y en a un d'un Auteur Moder-ne, qui vaut sans doute plus que quesque ouvrage des Moines de trois ou quatre cens ans. « Ce sont vint-six volumes d'un savant Romain, qui a vécu au commencement de ce Siecle, nommé Pyrrhus Ligrius, où il explique en Italien une infinité de Medailles, d'inscriptions, de bas reliefs, & d'autres semblables monumens de l'Antiquité Greque & Romaine. Il y a aussi un Dictionaire du même en six volumes, qui contient l'explication des mots Geographiques qui s'y rencontrent, & de toutes les autres manieres de parler difficiles qui y sont. Char-les Emanuel Duc de Savoie sonna dix-huit mille Ducats de l'Original de cet Ouvra-ge: mais il seroit à souhaiter qu'un autre Prince, de la même maison, voulût bien dépenser une partie de cette somme, pour publier ces Livres, ou au moins permettre à ceux qui le voudroient faire d'en tirer copie. Le seu, qui consume tous les jours de grandes Bibliotheques devroit exciter & les Princes & les Savans à rendre public tout ce que leurs Bibliotheques renserment de curieux. Autrement plus on amasse de livres de cette nature, plus on en met en danger de se perdre pour jamais, puis qu'il ne
faut qu'une incendie pour consumer en un
heure plus de manuscrits, qu'on n'en auroit pû recueuillir en plusieurs Siecles.
L'Auteur rapporte dans sa Présace que c'est
ce qui est arrivé à la Bibliotheque de
Gemblou dans le Brabant, & à celle de S.
An oine à Venise, depuis son voiage d'Allemagne & son retour d'Italie.

Il y a encore dans le cabinet du Due de: Savoie la Table d'Iss, que l'on a dit p. 17.. du 3. Tome de cette Bibliotheque être danscelui du Duc de Mantouë, parce qu'elle yétoit du temps de Pignorius, qui l'a expli-

quée.

2. Le P. Mabillon rapporte une coûtume d'Italie, a qu'il vit pratiquer à Turing le Vendredi Saint, & qui paroîtra assez étrange à nôtre Septentrion. C'est que dans la Procession solemnelle, qui se fait ce jour là, il y a de certains Pénitens à gages, qui marchent les épaules nuës, & qui se soüettent eux mêmes, jusqu'à se mettre tous enssang. Ils commencerent à Turin à se soüetter dans l'Eglise Catédrale, où en attendant son A. R. ils se souëttoient assez lentement, ce qui ne dura pas une demi-heure. Mais d'aubord que ce Prince parut, ils sirent tomber une grêle de coups sur leurs épaules déja déchirées épalors la Procession sortit de l'Eglise. Ce seroit, ajoûte l'Auteur une institu-

tion pieuse, si ces gens se fustigeoient ains par une douleur sincere de leurs péchez, & dans l'intention d'en faire une pénitence publique, & non pour donner au monde une espece de spectacle. Pia institutio, si publica panitentia animo, ex sincero dolore, & non ad spectaculum seret.

3. A L'Auteur, étant allé de Turin à Milan, raconte assez au long ce qu'il y vit,& décrit particulierement la Biblistheque Ambrohenne, fondée par Frideric Borromée, neveu du fameux Charles Borromée, que l'Eglise Romaine a canonise. Il y a plusieurs Manuscrits, principalement des Peres. Il y en a aussi un de la Version de Joseph par Ruffin, que Pierre Paul Boscha, qui a fait la description de cette Bibliotheque, juge être de treize-cents ans, & le P. Mabillon de onzecents; c'est à dire écrit peu de temps aprés celui auquel Ruffin à vécu. Il n'est pas en lettre quarrée, mais en caractere assez menu, tel qu'étoit celui, dont on se servoit du temps de Iustinien, & presque semblable à celui d'un Acte de Ravenne, que l'Auteur a publié dans son V Livre de Re Diplomatica. M. Burnet qui a fait le voiage d'Italie, quelques mois aprés le P. Mabillon, a parlé ainsi du temps auquel ce MS, a été écrit: 11 y aune piece dans le curieux recueuil, que le Comte Moscardo a fait à Verone, que l'on voit par la date avoir étéécrite du temps de Théodose, & dont l'Ecriture est la même que celle

Etle du MS. de Ruffin, de sorte que l'on pent creire qu'il a été écrit du temps même de l'Auteur.

Il est sur du papier d'Egypte, c'est à dire composé de silamens de jonc collez les uns sur les autres: mais par malheur il est trésimparfait; ce ne sont que quelques fragmens des livres vi. vii, viii, ix & x. Il y a au de:
vant du vii, continet tempus annorum quadraginta; au devant du viii, tempus annorum centum sexaginta trium; & au devant
du x. tempus annorum centum estoginta duorum, mensium sex, dierum decem. On sait
que ces nombres ne sont pas les mêmes dans
les Msl. & dans les siditions.

4. Le P. Mabillon a décrit, en parlant de Verone, quelques curiositez du cabinet du Comte François Moscardo, & entre autres un vase de marbre de figure ovale, haut de trois pieds & deux pouces, & large dans sa plus grande capacité d'un pied & neuf pouces. Il y a autour ces mots Grees: மாக்கமாக இ υδώτων, c'est à dire puisez l'eau avec joie, car la voix du Seigneur est sur les eaux. Quelques-uns avoient cru que c'étois un Baptistere, qui avoit appartenu à quelque Eglise Greque, mais l'ouverture est trop petite pour cela. Le E est écrit dans cette inscription, comme l'on voit quelque fois le C dans des inscriptions Romaines; la figure en est quarrée. Il y en a une dans le même Cabinet, F

128 Bibliotheque Universelle Cabinet, où l'on voit deux I I pour un E.

#### X. VALIRIUS. SI I. X. P. SI BI IIT. SIICUNDAII VALERIAH M. P. UXORI

5. Parmi les curiositez des Bibliotheques & des Cabinets d'Italie, il n'y ena point qui se puisse mieux conserver, que deux livres que l'on garde dans la a Sacristie de S. Marc à Venise: l'un est l'Evangile de S. Marc cerit de sa propre main, & l'autre les quatre Evangiles écrits de celle de S. Chrysoftome. Ces deux MSS. sont cachetez du seau de la République, de sorte qu'ils se conservent parfaitement bien, & que les curieux incredules, qui chieaneroient peut-être leur antiquité, ont la bouche fermée. Si l'on en usoit de même à l'égard de toutes les Reliques, & qu'on les ensermar en de bons coffres forts, fermez & cachetez, on oteroit aussi aux Hérétiques bien des occasions de railler l'Eglise Romaine.

6. Nos Voiageurs b vitent à Ocricoli, qui est à une journée de Rome, une inscription, qui n'est pas bien écrite dans Gruter. La voici: Prosalute it us ac reditus D. N. Sanctissimi Ti. Aug. Ædiculam Concilii Deorum Dearumque Aurelius Faustus Prot. Divini lateris Aug. N ex visu Deai Valentina S. P. F. C. Pour divini lateris, il y a dans Gruter divinitate, si bien qu'au-lieu de protector divini lateris, qui signific

ap. 32. bp. 46.

fignisse un garde du corps de l'Empereur, on a cru mal à propos qu'il falloit lite protegente divinitate. Au-lieu de Valentina, Gruter 2 mis Valentia, que quelques-uns croientêtre le nom sacté de la ville de Rome, que l'on n'osoit prononcer. Pendant que les P.P. Mabillon & Germain s'appliquoient à lite cette inscription, un petit Prêtre Italien leur demanda ce qu'ils cherchoient, & aiant reconnu à leur langage qu'ils étoient François, il se retira en disant que c'étoit la coûtume des François de chercher, comme font les sorcieres, les thrésors enfouis en Italie, pour les emporter en France.

il y a entre plusieurs autres choses trois sieges, dont l'un est de marbre blanc & les autres de Porphyre; ces deux derniers sont percez, au-lieu que le premier ne l'est point. On nommoit autresois ces chaires Sterco-varia, & l'on y faisoit asseoir tous les nouveaux Papes, pour accomplir cette parole de l'Ecriture: sustint de pulvere egenum & de stercore erigit pauperem. Le P. Mabillon croit qu'elles ont servi autresois dans des bains, que la beauté du marbre & du porphyte dont elles sont faites, les sitemploier dans cette céremonie, & qu'étant dans le Portique de S. Jean de Latran, on les appella Stercorarizs, à cause du lieu négligé où elles étoient, & pour faire allusion aux paroles

», n'y trouvai pas non plus le passage dont », ils agit, mais cette omission la vient assu-», tément d'une saute de Copiste. Car au » devant des Epîtres Catholiques, il y a une » Préface de S. Jerôme, où il assure qu'il mayoit été très-exact dans cette Version, », afin de faire paroître la tromperie des Ar-» riens, qui avoient retranché ce passage conse cernant la Trinité. Cette présace est im-», primée dans la Bible de Lira. Mais je , ne saurois dire pourquoi Erasme l'a omi-, se dans l'Edition qu'il a publice des ou-, vrages de se Pere. Car d'un côté, on ne , doit pas censurer legerement la sincerité , d'Erasme, & de l'autre cette Présace se », trouvant dans tous les MSS. anciens, & , modernes que j'aie vus, où sont les au-2) d'imaginer ce qui pourroit avoir empê.
2) ché Brasme de la publier. Elle est dans , les Bibles MSS. de Bâle, où l'Edition de "S. Jerôme, par Erasme, sut imprimée.

4) Dans un ancien MS. Latin de la Biblion, theque de Geneve, on trouve & la Pré-n, face & le passage, mais avec cette disse-n, rence, entre cet Exemplaire & les Edi-3, tions communes, que le Verset tou-2, chant le Pere, la Parole & l'Esprit, est ,, dans ce MS.après celui où il est parlé de 5, l'Eau, du Sang, & du S. Esprit. Je mettrai. », ici toutes les manieres de lire ce passage, », que j'ai remarquées en mes voiages. Dans

& Historique de l'Année 1687. 133: " nise, lequel est en trois Langues, en Grec, " en Latin & en Arabe, & qui paroît être " de quatre-cents ans, ce passage n'est point " dans le Grec, mais seulement dans le La-,, tin , où il est aprés le verset des trois té-" moins de la terre, & joint avec ce qui pré-, cede par un seut. Dans un MS. Latin " de la Bibliotheque de S. Laurent à Flo-"rence, on trouve & la Preface de S. Je-"rôme & ce passage, qui est aprés l'autre, " & joint par un seut, comme dans le MS. " de Venise. Néanmoins ce seut n'est pas " dans le MS. de Geneve. Il y a à Bâle, " deux MSS. Grecs des Epîtres, qui semblent ,, être d'environ 500 ans, dans lesquels on, ,, ne le trouve pas. On y voit aussi une an-,, cienne Bible Latine d'environ 800 ans, " dans laquelle est la Préface de S. Jerôme, "mais où ce passage ne paroit point. J'ai , vu à Strasbourg quatre MSS. tres-anciens " du Nouveau Testament en Latin, dont ptrois semblent avoir été écrirs vers le " temps de Charlemagne, & le quatriéme " paroit beaucoup plus ancien. & pourroit "être du septiéme Siecle. Il n'y a dans ce, "derniei, ni la Préface, ni le verset, qu'unc "autre main a seulement ajoûté au bas de "la page. La Préface est en deux autres. "mais le Passage ne se trouve que dans la "
"marge de l'un. On voir l'un & l'autre ,, dans le quatrième, mais le Passage est , après le verset des témoins de la terre. "auquel

,, auquel il est lié par ces mots : Sicut tres

sunt in cœlo &c.

134

10. A l'occasion de la Bibliotheque Vaticane, a le P. Mabillon parle du temps auquel l'Imprimerie sut introduire dans Rome. Polydore Virgile dit que ce fut l'an MCCCCLVIII, & qu'un cerrain Alle. mand nommé Conrad fut celui qui l'apporta. Volaterran attribue la même chose à deux Allemans, qui publierent à Rome 🛵 🥆 Cité de Dieu de S. Augustin & les Institutions de Lastance, sept aus après. Mais le P. Mabillon prouve par une Lettre de Jean Evêque d'Aleria à Paul II. que ce fut sous le Pontificar de ce Pape, qui fut élu en M c c c e L x I v, qu'on introdussit l'Imprimerie dans Rome. C'est dans une Epître dédicatoire, qui est au devant du I. Tome des Epîtres de S. Jerôme, qu'il dédia à ce Pape six ans après, où il lui recommande Conrad & Arnold, qui étoient Allemands; & qui avoiet apporté à Rome l'att de l'imprimerie. On peut néanmoins faire voir des Offices de Ciceron imprimez à Rome en 1458. aprés lesquels est le nom de ce Conrad; & en effet J. an d' Aleria ne semble dire autre chose, sirce n'est que l'on commença à faire rouler la presse à Rome avec plusd'art, sous Paul I I: de sorte qu'en pouvoir donner dés lors les livres à assez bon marché.

11. ke P. Mabillon a met dans sonvoiage, & Historique de l'Année 1687. 135

voiage, sur le 19 de Juillet 1685, deux figures curieuses d'un bas relief, trouvé depuis pen dans un tombeau prés de Naples ; où l'on voit, dans l'un, deux personnes dans un baptistere, à qui un autre verse encore de l'eau sur la tête,& dans l'autre,une personne à demi-nue prés d'un baptistere, & qui est néanmoins encore baptisée par essusion. 6 On voit aussi quelque chose de semblable, dans des Mosaïques de l'Eglise de S. Lau-tent prés de Rome, qui peuvent avoir été faires du temps d'Honorius III. dont le Portrait est aussi là, de la même maniere. On y remarque S. Romain nud & dans. l'eau, excepté la tête, & S. Laurent devant lui qui le benit de la droite, & de la gauche lui verse sur la tête une cruche pleine d'eau: Il semble donc que la tête ne pouvant être plongée dans l'eau, on en versoit dessus, afin qu'elle sut mouillée, aussi bien que le resto du corps. Les Grecs encore aujourd'hui, outre qu'ils plongent trois sois dans l'eau, en versent aussi sur la tête; ce qui semble venir d'une ancienne tradition. C'est peutêtre pour cette raison, que depuis qu'on ne sertplus de l'immersion dans l'Occident, on se contente de mouiller la tête, plûtôt qu'une autre partie du corps, comme les pieds, ou: les mains.

12. Les Paiens avoient quelqueso is si peut de soumission pour la Providence divine, que quand leurs ensans mour oient jeunes, ils maudissoient les Dieux, & mettoient dans leurs monumens des imprecations. Témoin cette inscription, qui se trouvoit à. Rome dans la maison des Porcari où l'on voioit une fille les mains levées vers le ciel avec ces mots: a Procope manus lebo contra Deum, qui me innocentem sustulit, que vixit annos xx. Pos. Proclus. Les Chrétiens se contentoient de mettre au dessous contra votum.

dans l'Eglise de S. Pierre quelques reliques, & entre autres une Veronique, e'est à dire une peinture du Visage de nôtre Seigneur sur un suaire de toile. Les Modernes disent que ce sut une sainte nommée Veronique, qui essuiant de son mouchoir le visage de nôtre Seigneur, avant qu'on le crucissat, remporta sa sigure dans son mouchoir. Mais le a P. Mabillon sait voir qu'on appelloit Veronique, il y a quelque siecles, le suaire même sur lequel est cetre image. Il croir qu'on le nommoit Vernica par un renversement de lettres pour vera icon, ou vera iconia. Si cela est, il en sera de même de sainte Veronique, que de S. George, de Ste. Carhérine d'Alexandrie, de S. Longin & de plusieurs autres Sains & Saintes, qui n'existerent jamais, que dans l'imagination des dévots.

14. L'Auteur rapporte un grand nombre d'antiquitez de Rome, mais il y en auroie bien davantage, si on n'en avoit pas démoliune partie, pour faire de la chaux avec le marbre dont elles étoient composées. Poggins assure que le Colisée, ou l'Amphitheatre de Vespasien, a été démoli en partie pour cela, & il rapporte la même chose d'un Portique du Temple de la Concorde. C'est ce qui a mis en colere bien des Savans, & qui a donné sujet à Sylvins Picolomini de faire cette Epigramme, que le P. Mabillon a tirée du Manuscrit de ses Poësies, qui est dans la Bibliotheque de la Reine de Suede:

Oblectat me Roma tuas spectare ruinas, Ex cujus lapsu gloria prisca patet.

Sed tuus his populus murus defossa ve-

Calcis in obsequium marmora dura co-

Impia ter centum si sie Gens egeris annos, Nullum hinc indicium Nobilitatis etit.

numens anciens, ce qu'on a fait de quelques statuës du tombeau de Sannazaire, ils subsisteroient encore sous un autre nom. Ce fameux Poëte sit saire dans a une Eglise, qu'il sit bâtir à trois mille de Naples, prés du mont Possipo, un magnisque tombeau de marbre, avec son buste au dessus, & à côté les statuës d'Apollon, de Minerve & des Sarytes, qui dansent au milieu. Comme se tombeau est justement derriere l'autel,

on a cru empêcher le scandale qu'il y ausoit eu à voir là des Divinitez Paiennes, en mettant au dessous de la statue d'Apollon le nom de David, & au dessous de celle de Diane, celui de Indeth.

C'est ainsi qu'on a sanctifié la statuë de la Papesse Ieanne. a qui étoit entre celle de divers Papes dans une Eglise de Sienne. Pendant qu'on croioit qu'il y avoit eu un Pape femme, on avoit fait sa statuë, que l'on avoit placée entre celles des autres. Mais sous le Pontificat de Clement VIII, only fit changer les traits qui faisoient voir que c'étoit une femme en ceux d'un visage d'homme, & l'on mit au dessous le nom de Zacharie, Ainsi l'on sit un Pape d'une Papelle.

16. b Le P. Mabillon parle d'une nouvelle Catacombe découverte à la Porte Majeure, prés de l'aqueduc de Sixte V. où l'on prétend qu'il y a divers corps de Martyrs, que l'on reconnoit aux instrumens, dont ils ont été mattyrisez, qui sont ordinai. rement aupres d'eux. & à des phioles encoæ rougies de leur sang. Ce qu'il y a d'étrange en quelques-uns de ces tombeaux, c'est qu'on voit souvent au dessus D. M. quoi que ce soient des tombeaux e Chretiens, & que ces Lettres signifient Diis Manibus. Le P. Mabillon croit que cela est venu de l'ignorance de quelques nouveaux Chré. riens, qui étoient encore à demipaiens. Voici

me inscription, qui lui a été communiquéé par M. l'Abbé Fabretti. D. M. Sacrum X L. Leopardum in pacem, cum spirita sancia acceptum, eunte abeatis innocentem posuere. Par. Q. An. N. VII. VIII. Le P. Mabillon croit que ce Spirita Sancia marque le sacrement de la Consirmation; mais cette phrase est si barbare, qu'elle semble venir d'un siecle, où l'on savoit aussi peu de Latin, que de Religion, & où l'on accusa un Prêtre d'avoir baptizé long-temps a in nomine Patria, Filia, & Spiritus Sancia.

Le P. Mabillon croit, avec le commun

Le P. Mabillon croit, avec le commun des Savans, que ces Catacombes étoient les lieux où les Chrétiens ensevelissoient leurs morts, & s'assembloient en temps de persecution. Il se sert même des inscriptions qu'on y trouve, pour faire voir que M. Doduvels'est trompé dans ses Dissertations Cyprioniques, boù il a soûtenu, qu'il n'y a pas eu un si grand nombre de martyrs que l'on dit communément; qu'il n'y en a eu sous Antonin le Pieux que quelque peu dont parle Justin, dans sa seconde Apologie; & qu'il n'y a aucun monument dans l'Antiquité, qui fasse voir qu'il y en ait eu sous Adrien. On cite particulierement contre ce-la deux inscriptions que l'on raporte, & qui sont dans le Livre intitulé Roma subtermanes. L'une est d'un certain Alexandre, qui mourut sous l'un des Antonins, & l'au-

a Decret.p.3. Dift.4 de Consecrat. b 86. Retulerunt. c Diss. X L.

tre d'un certain Marius, qui souffrit le Martyre sous Adrien. Un remarque encore que l'on trouve dans les Catacombes divers noms de Martyrs, qui ne sont point dans les Martyrologes anciens. Si M. Dodvvel trou-ve à propos de répondre aux saisons du P. Mabillon, il pourra due que ces Epitaphes sont un peu suspectes, & que tien n'empêche que pour la conversion des Héretiques & l'édification des dévots, on n'en ait fait graver un bon nombre dans ces Catacombes; & ce qui fera qu'on se persuadera peut-être aisément cela, c'est que les inscriptions que l'on cite ne sentent point le Latin de ce temps là. En voici une par exemple, qui est conçue en ces termes : lexander mortuus non est. sed vivit super astra & corpus in boc tumulo quiescit. V-tam explevit cum Antonino Imp. ( cum Ant. Imp. ne fignifie rien en Latin, en cette occasion) qui ubi multum beneficii antevenire pravideret, pro gratia edium reddit (Il n'y a point eu d'Alexan-dre qui ait rendu tant de service à aucun des Antonins, qu'il l'ait fallu faire mourir, pour n'avoir pas de quo le recompenser ) Genus enim flectens vero Deo sacrificaturus ad supplicia ducitur. O tempora infausta! quibus inter sacra & vota ne in cavern quidem salvaripossumus! Quid miserius vita? sed quid miserius mortes cum ab amicis & parentibus sepeliri nequeant! Tandem in cœlo coruscat. Parum vixit, qui vixit I v. x. T.m. Remarquez qu'il est dit au commen-

## & Historique de l'Année 1687. 141 ement que le corps d'Alexandre repossit ans ce tombeau. & qu'à la fin il est dit qu'il

cement que le corps d'Alexandre reposois dans ce tombeau, & qu'à la fin il est dit qu'il n'étoit pas permis, aux amis & aux parens des Martyts, de les ensevelir. Si ce de nier est vrai, il faut que le premier soit faux, & il n'y a point d'apparence que des gens, qu'on ne laissèroit pas énsevelir leurs morts, osassent mettre de si pompeuses inscriptions à leurs tombeaux, & ence dans un temps, où on les recherchoit jusques dans ces cavernes, ou voutes souterraines. Il y en a une autre, qui commence ainsi: Tempore Adriani Imp.

Marius Adolescens, &c. Ce tempore semble

venir de la main d'un ignorant de ces der
niers Siecles, qui ne savoit pas que des gens,

qui ensevelissoient un mort, ne marquoient

pas le temps d'une maniere si vague, mais ajouroient ordinairement le Consulat, sous léquel le défunt étoit mort, ou ne marquoiet aucun temps. On peut répondre de même à l'égard des autres, comme à celle de je ne sai quel Martyr nommé Gordien, a dont l'Epitaphe est écrire en lettres Greques, quoi quelle soit Latine, & ce qu'il y a de plaisant, tous les premiers I Latins, tant consonnes que voielles, exprimez par des H. Grecs; & les V Latins par des Y Grecs. Comme ce Gordien est appellé Gallie Nuncius, le P. Mabillon croit que l'on peut voir par là un échantillon de l'ancienne Ecriture Gauloise, parce que Cesar dit des Gaulois bin publicis

a p. 241. b Lib. 6. de Bell. Gall. c. 14., Georg. lib. 3. p. 125. privatisque rationibus Gracu literis utuntur. Néanmoins Graca litera ne marque pas simplement des caracteres Grecs, mais la Langue Greque. C'est ce qu'on peut voir dans Strabon e qui dit que la ville de Marscille avoit été comme une Ecole, où les Gaulois avoient pris beaucoup dé passion pour la Langue Greque, de sorte qu'ils écrivoient les Contracts en Grec. Il est vrai que Prudence a écrit au commencement du V Siecle, qu'on voioit à Rome une infinité de sepulcres de Martyrs. Mais on sait que dés lors l'on en augmentoit le nombre sur des visions: témoin Gervaise & Protaise que S. Ambroise découvrit, quoi qu'il ne'n sut resté aucune mémoire: outre que Prudence peut avoir parlé d'une maniere hyperbolique.

Mais M. Dodvvel saura bien se démêler de ces objections, s'il entreprend d'y répondre. Il vaut mieux que nous mertions ici en abregé une Conjecture de M. Burnet touchant ces Catacombes, qui rend extrémement suspectes toutes les preuves que l'on en peut tirer, & pour le nombre des Mertyrs, & pour la conversion des Hérétiques. A Il parle premierement de celles de Naples, & ensuite de celles de Rome. Celles, de Naples sont de longues voutes tai! lées, dans le roc, dont il y a trois étages l'un sur, l'autre, mais le plus bas est présentement, bouché par un éboulement du rocher, qui pest tombé dedans. Elles sont pour la plû-

& Historique de l'Année 1687. 143 "part d'environ vint-pieds de largeur & de ,, 15. de hauteur, & non pas comme celles de ,, Rome, qui ne sont larges que de trois ou ,, quatre pieds, & hautes de cinq, ou six. On " dit que celles de Naples ont neuf mille de " longueur, & au lieu que dans celles de "Rome il n'y a pas plus de trois ou quatre "rangs de niches l'un sur l'autre, dans les-», quelles on mettoit les corps morts, il y en », a ordinairement dans les Catacombes de », Naples, six, ou sept, & qui sont encore », plus hauts & plus larges que ceux des », Catacombes de Rome. On ne peut re-», marquer de vestiges dans le roc d'aucune », porte, dont on ait fermé ces niches, de sor-,, te que si on y metroit simplement les ,, corps morts sans aucun artisice, ces lieux ,, devoient être d'une puantur horrible. Mais peut-être qu'on saloit ces cadavres, car on n'enbaumoit point parmi les Ro-mains. Autrement aprés y en avoir mis pourrir quelques-une, la puanteur auroit empêché qu'on n'y et pût mettre d'autres, fans s'exposer à y étoulier, ou même à y prendre quelque maladie contagieuse. Peut-être aussi qu'on n'y mettoir que les osse-mens de ceux, dont les corps étoient réduirs depuis longremps en poussière. Il y a dans , ces voutes quelques Mosaïques, & quel-, ques autres peintures, que l'on croit avoir , été faites par les Normans, il y a environ , su fix-cens ans , lors qu'ils eurent chassé les . Sarasins du Roiaume de Naples. Il y a , Sarasins du Roiaume de Naples. Il y a ,, entre

,, entre autres une peinture, au dessous de ,, laquelle on voir en caracteres assez nou-" veaux Sta. Johannes, ce qui est à peu prés " de la meme élegance que Spirita Sancia. "Il y a d'autres ngures, où l'on a mis lés , noms de Sainte Catherine, de Sainte Aga-"pe, & de Sainte Marguerite, & le mot de "Sancta y est écrit par une abreviature assez , moderne, car il y a une S & T A un peu au ,, dessus. Si l'on considere la grandeur des ,, Catacombes de Naples, en comparaison ,, de celle des Catacombes de Rome, on au-,, ra de la peine à trouver d'autre raison " pourquoi on ne dit presque rien des pre-" mieres, pendant qu'on vante tant les der-" nieres, si ce n'est parce que cela reuïne-,, roit l'opinion que l'on a que celles de., Rome sont un tresor inéputable des reli-, ques des premiers Chrétiens. Car si l'on , ques des premiers Unretiens. Car n'i on , pense que celles de Naples étant infini, ment plus belles que celles de Rome, ne , peuvent être l'ouvragé des premiers Chré, tiens, qui n'éto ent pas en assez grand , nombre en cette ville, il paroîtra fort vrai, semblable que c'étoient des Cimetieres , publics des Paiens. Les Loix des Douze. " Tables ordonnoient qu'on ensevelit hors ", de la ville, & en effer on entre dans quel-,, ques unes des Catacombes de Rome, .. comme dans celles de Ste Agnes & de S. ., Sebastien, par une enrrée qui est hors de la ,, ville, quoique ces voutes soient au dessous ,, de la ville. Dans le temps auquel elles ont 3) É É

& Historique de l'Année 1687. 145

" été faites, on n'avoit pas l'usage de la ,, boussole, & il étoit difficile de savoir, où

"l'on alloit dès qu'on s'étoit engagé un

,, peu avant sous terre; de sorte qu'on ne

", devroit pas être surpris, quand on diroit ", que les Mineurs pousserent leur travail au ", dessous de la ville, sans le savoir.

" Il est inimaginable que ce soit un ou-" vrage des premiers Chrétiens, parce qu'il " étoit impossible de cacher la prodigieuse " quantité de terre, qu'il salloit tirer de ces " mines pour les creuser; outre qu'il auroit " fallu emploier un nombre infini d'ou-"vriers. Il n'est pas non plus concevable ,, qu'une multitude un peu considerable de , personnes put demeurer quelque temps, dans cet air ensermé, & puant encore par "l'odeur des cadavres, puis qu'on ne sau-", roit présentement y demeurer une heure, , sans en être incommodé. Si l'on conside-», re aussi le nombre des Chrétiens, qui pou-,, voient être à Rome pendant le temps des ", persecutions, on trouvera qu'ils n'étoient grand, comme M. Burnet le sait voir au

long. ", Il est vrai qu'on ne sauroit marquer pré-", ces prodigieuses voutes, par qui que ce " soit qu'elles aient été faites. On sait qu'au. "temps des Douze Tables, la sepulture "étoit en usage chez les Romains, & Rome "aiant été alors d'une grandeur riès-consi-

Toma VII.

" dérable, il faut bien qu'elle eût quelque " cimetiere. Ainsi les Auteurs de l'Histoire " Romaine n'aiant rien dit de ces voutes, il ", y a assez d'apparence qu'on les avoit fai-", tes, depuis le commencement de la Répu-" blique, & que c'est ce qui a empêché les

"Historiens d'en parler.

"On trouve néanmoins deux passages Grde Festus Pompejus, qui sont très-dignes ,, de remarque ; l'un est sur le mot de Puri-, culi que voici en François: C'est ainse qu'on " appelloit la plus ancienne maniere de sepulcre,parce qu'on ensevelissoit les morts "dans des puits (in puteis) Tel est le lieu où " l'on a acoûtumé de jetter présentement les " cada vres bars de la porte Esquiline. Elius 32 Gallus croit qu'on appelloit ces sepulcres ,, puticuli, parcé que les corps morts y pour-"rissoient. ( putiscerent)Il dit encore que , c'étoit l'ancienne coûtume, que les Peres "de famille sissent jetter hors de la ville les "Esclaves. On peut voir l'autre passage, sur le mot Vespa. On ajoutera en passant à propos de Puticuli, que la ville de Puzzoli qui est proche de Naples; & qu'on appelloit autresois Puteoli, pourroit bien avoir tité son nom de la voute, dont on vient de parler; où il y avoit des Puticuli, ou des niches, où l'on mettoit les morts, qui n'en sont pas éloignées. Puteoli & Puticuli sont deux diminutifs, qui signifient la même chose. Au reste M. Dacier fait voir que Festus, a raison de dire que la plus ancienne

& Historique de l'Année 1687. 147 maniere est d'ésevelir, & de mettre les mosts dans des Cavernes, non seulement à l'égard des Romains & des Grecs, mais encore à l'égard des Hebreux à qui il auroit pu joindre les Egyptiens qui comme l'on salt, mettoient leurs morts dans des voures souterraines. On descend même aujourdhui dans quelques-unes, par des ouvertures faites comme des puits, selon le rapport de nos Voiageurs.

" Comme il est clair que du temps des , Douze Tables on ensevelissoit les morts, "il est certain que depuis on se mit à les "brûler,& qu'ensuite on revint à l'ancien-, ne coûtume de les ensevelir. Les Savans , rapportent ce dernier changement au , temps des Antonins, mais ne s'étant pas. ,, fait par une Los publique, on n'en peut, " pas déterminer le temps avec exactitude. ", Îl y a de l'apparence que dans le temps "même qu'on bruloit les morts, on enseve-" lissoit les esclaves, & les autres qui n'a-,, voient pas de quoi faire la dépense d'un "bucher. Cela étant, il falloit qu'il y eut un ,, lieu marqué pour les ensevelir, & ce lieu " étant une fois établi, on a pu aisément re-" venir à la coûtume d'ensevelir les morts, " sans que l'autorité publique y soit înter-,, venuë. Quoi qu'il en soit, la coûtume de ,, bruler les morts étoit tout à fait abolie du ,, temps de Macrobe, qui l'assure en termes , formels, Lib.vii.c.i.

"Il paroit au reste par plusieurs inschi-

"ptions

" prions veritables, que l'on a trouvées dans " les Catacombes, que ces lieux ont servi de " Cimetiere aux Chrétiens du 1v. & du v. " Siecle: & néantmoins aucun Auteur de " ces temps-là n'en parle comme d'un ou-"vrage des premiers Chrétiens. Ils parlent "àla vetité des tombeaux des Martyrs, "mais il ne s'ensuit de là autre chose, si ce "n'est que les Chrétiens pouvoient avoir "quelques places dans ces voutes, où ils "ensevelissoient leurs morts, & que ces en-"droits leur étoient connus. Mais il y a peu ", d'apparence qu'ils sissent connoître les "corps des Chrétiens par des inscripsions ", d'apparence qu'ils fillent connoître les ", corps des Chrétiens par des inscriptions, ", puis que cela les auroit exposez à la fu-", teur des Paiens. Celles que l'on y voit ne ", paroissent pas être si anciennes que l'on ", dit. Il y en a quantité de Gothiques, & qui ", sentent le stile des Moînes des derniers " Siecles. Les bas Reliefs, que l'on y trouve,
" n'approchent pas de la beauté de ceux des
" anciens Romains. Il peut se faire que quel" ques Moines, à dessein de profiter des
" avantages qui revenoient à une Eglise, où
", l'on croioit que le corps de quelque Mar", tyr reposoit; il peut, dis-je, être arrivé que
", quelques Moines aient fait graver une p, queiques moines aient fait graver une partie de ces inscriptions, sans avoir le partie de ces inscriptions, sans avoir le profiter, à cause des différentes prévolutions, qui sont arrivées à la ville de profiter profiter profiter, à cause des différentes prévolutions, qui sont arrivées à la ville de profiter profit

Historique de l'Année 1687. 149

,, on peut sans danger donner aux peuples
, les os des Eselaves Romains à adorer.

On peut au moins être assuré en les traitant de la sorte, de n'être pas soumis aux imprécations que l'on trouve quelquesois dans les tombeaux des Paiens, comme celle-ci que le P. Mabillon a rapporte entre plusieurs autres: Qui hie minxerit, aut cacarit, habeat Deos superos & inferos iratos.

On pourra voir plusieurs autres inscriptions Paiennes & Chrétiennes, dans le P. Mabilion, plusieurs descriptions de lieux & de Bibliotheques, &c. à quoi on ne s'arrêtera pas de peur d'être excessivement long. On ajostrera seulement à l'égard du voiage de M. Burnet, dont en a cité quelques endroits, qu'on y pourra trouver comme un supplément de celui des P.P. Mabilion & Germain, qui ne touchent point à l'Etat temporel de l'Italie; aulieu que Malburnet s'yattache beaucoup.

contient divers ouvrages de quelques Ivêques, ou de quelques Moines des demiers diecles, avec des Préfaces & des Remarques que le P. Mabillon y a jointes. Ce sont des pieces, qu'il a tirées des Bibliotheques d'Italie. Il y en a encore diverses autres, & en assez grande quantité pour en faire quatre ou cinq Volumes semblables à celui-ci. On indiquera les titres de celles que l'on public présentement.

G 3 1. Donze

I. Douze Homilies de S. Maxime Evêque de Turin. On croit qu'il a vécu du temps d'Honorius & de Théodose le Jeune, quoi qu'il y ait quelque difficulté dans le passage de Gennade, de qui on le tient, comme le P. Mabillon le remarque dans sa Présace, que l'on pourra lite, pour s'instruire à fonds de ces Homilies. Il y remarque en passant que dans un MS. de l'Abbaïe de S. Gal, où sont ces Homilies, on a trouvé les six livres des Sagremens attribuez à S. Ambroise. & divisez en sept Sermens. Il rapporte un passage du Liv IV. conçu en ces termes dans ce MS. Vides ergo quam operatorius sit sermo Christi. Ergo si tanta vis est in Sermo-ne Domini Iesu, us inciperent esse qua non erant: quanto magis operatorius est ut sint, d in aliud commutentur : au lieu qu'il y a dans les Editions : ut que erant, in aliud contre Berenger, cite cet endroit, comme il est dans les Editions, au lieu qu'il avoit inztoduit Berenger joignant ces deux manieres de lire: Par la consecration de l'Autel, dit Berenger, le pain & le vin deviennent un Sacrement de la Religion, non qu'ils cessent d'être ce qu'ils étoient, mais parce qu'ils demeurent ce qu'ils étoient, & qu'ils sont changez en une autre chose, comme dit S. Ambreise dans son liure des Sacramens: non ut desinant esse quæ erant, sed ut sint , quæ erant, & in aliud commutentur: quod , dicit Beatus Ambrosius in Libro de Sacramentis

& Historique de l'Année 1687. 191 cramentis. On auroit de la peine à deviner laquelle de ces deux manieres de lire est la moilleure, si l'on ne savoit que le même Auteur, dans un + autre endroit, cite une priere, dont on se servoit de son temps dans la célebration de l'Eucharistie, où il est dit que les élemens sont la figure du corps 🔅 du sang de Iesus-Christ. Vis scire, dit cet Auteur, quia verbis cœlestibus consecratur? Accipe que sunt verba. Dicit sacerdos: Fac nobis hanc oblationem adscriptam rationabilem, acceptabilem, quod fit in FIGURAM. corporis & sanguinis Domini Nostri Jesu-Christi. On voit par là que les élemens pouvoient, selon cet Auteur, conserver leur propre nature. & devenir en même temps figures du Corps & du lang de Jelus-Christ. -Ce passage est d'autant plus considérable, qu'il est tiré d'une priere publique, où le Prêtre parle au nom de toute l'Eglise, comme M. Burnet a l'a remarqué dans son Voiage: d'Italie que l'on a déja cité plusieurs fois.

- 2. Un supplément du Diurnal des Evés.

ques de Rome.

3. La vie du Pape Hadrien I...

4. Deux Capitulaires de Charlemagne &: un de Louis le Debonnaire.

s, Quelques Edits de Lupon Duc de Spolete, & une Déclaration d'Adalhard Abbé de Corbie, Envoié de Charlemagne en Italie en 813.

G 4 6. La

† Lib.v.de Sacr.c.v.p. 367.T. 4. Ed. Par. ap. 1603. ap. 110. Let. 25

6. La Rélation d'une querelle entre les Moines de Farfa, Monastère de l'Etat Ecclesiastique & ceux de S. Côme & S. Damien. Ce n'est qu'un échantillon des MSS. du Monastere de Farfa, dont du Chêne a publié une Chronique imparsaite, qui se-roit beaucoup plus étenduë, si on l'impri-moit entiere, sut le projet qu'en donne le P. Mabillon.

7. Une Liste des Ducs de Spolete & des

Abbez de Farfa.

8. Quelques Lettres de Iean Diacre de l'Eglife Romaine, de Gauderic Evêque de Velittes,& d' Anastase le Bibliothecaire:

9. Un Concile tenu à Rome sous Jean 1x. l'an 904. où les Procedures d'Etienne

VI contre Formosus sont annullées.

10. La Préface & les titres des chapitres d'un livre d'un certain Gezon, Abbé d'un Couvent prés de Tortone, ville du Duché de Milan. Ce Monastere fut bâti sur le milieu du x.Siecle; & Gezon dans ce Livre, qui est intitulé Du corps & du sang du Seigneur, ne fait presque que copier Pascase Ratbert.

11. Cinq Lettres touchant le Rite Ambrosien, avec des remarques de M. Mabillon sur la même matiere, où il recherche r. si S. Ambroise en a été l'Auteut : 2, en quoi il consistoit: 3.5'il n'y est arrivé aucun changement?

12. Les noms des Evêques de Milan jusqu'à l'an MCCC XLIV.

13. Une Apologie de Manassé Evêque de Rheims en MLXVIII, qui est adressée à Hugues. Hugues Evêque de Die, Legat de Gregoire

14. Une Lettre des Boclesiastiques de .

Noyon à ceux de Cambrai.

15. L'Histoire de la guerre Sainte, c'est à dire de la Groisade de l'an MXCVII. Elle va jusqu'à la prise de Jerusalem. L'Au-teur de l'Ouvrage intitulé Gesta Dei par Brancos l'a abregée, & l'a insetée dans son Livre, quoi qu'il en sit omis plusieurs cho-ses. Elle paroit avoir été composée par un Auteur contemporain, mais qui n'en est pas moins menteur; témoin l'Histoire de În statuë de Mahomet trouvée dans une Mosquée, que l'Auteur appelle le Temple de Salomon. a Il dit que Tancrede la trouva assisse sur un throne fort élevé, & qu'elle étoit si pesante que six hommes des plus forts ne la pouvoient porter qu'à peine. Squ'il enfalloit dix pour le moins pour la lever.Il fait faite par Tancrede une Harangue tout à fait pathetique à cette statué, où reconnoissant que c'étoit celle de Mahomet, il s'écrie : c'est ce scelerat de Mahomet, qui a été le premier Antechrist. O si l'Antechrist qui doit venir étoit présente ment avec celui-ci! ah vraiment je l'auvois bien tôt écrasé sous mes pieds. Ceux qui ont quelque connoissance des sentimensdes Mahometans, savent qu'ils ne tiennent; aucunes images, ni dans leurs Mosquees,. ni dans leurs maisons. A la fin de cette Hi-B. 53

## 134 Bibliotheque Universelle.

stoire on trouve une Lettre d'Etienne Comtede Chartres à sa femme Adele, où il louë infiniment Alexis Compene Empereur de Constantinople, au lieu que les Historiens de ce siecle-là le décrivent comme un trèsméchant Prince.

16. Quelques Lettres, qu'on nomme formata; un Acte d'un synode tenu à Verolidans la Campagne de Rome, en MCXL; le sentiment des Grecs touchant la consécration & la Transsubstantiation, exposé par Bessarion dans le Concile de Florence, en MCCCCXXXVIII.

nommez Nicandre & Mancien; la vie de Fabien Bençius de Monte-Pulciano, par Augustin Patricias Evêque de Pienza, dans la Toscane, en Mcccclxxxvii; une Rélation de l'entrevuë de Frideric III Empereur & de Paul II Pape. Le P. Mabillon a encore un autre ouvrage du même Auteur des Rites de l'Eglise Romaine, qu'il promet de publier dans son Requeuil des Rituels Romains.

18. Enfin on trouve ici une ancienne liturgie intitulée Liber Sacramentorum Ecelefia Gallicana, qui contient les formules.
de toutes les prieres publiques du temps auquel il a été fait, & un Penitentiel à la fin.
Il est tiré d'un Ms. du Monastere de Bobio,
qui est entre les terres du Duc de Paune,
de de la République de Gennes. LeP, Mabillon dit que ce M. S, est de mille ans, &
donne

Conne un échantillon de les Caracteres, à quoi ceux qui s'entendent en cette sorte de choses, le pourront reconnoître. Il prouve que ce n'est ni le Rite Romain, ni le Mosarabique, ni l'Ambrossen, ni l'Africain, & conjecture qu'il pouvoit être à l'usage de la Franche-Comté.

Le P. Mabillon a remarque qu'on ne trouve pasdans ce Rituel quelques formulaires, qui sont dans le Rituel Gotthique, qu'il a publié dans son livre de la Liturgie Gallicane, & d'où il avoit tiré quelques preuves pour la présence réelle:mais il croit qu'ily en a d'autres, comme sont ces paroles de la seconde Messe de Carême : Ne cesso point, Seigneur, de nous fournir ce pain, dont tu nous exhortes d'être incessamment alterez ; dont la chair que tu as sanctifiée nous fortifie, quand tu nous la donnes à manger; & dont le sang nous lave, quand nous le bu-"vons. Hune panem Domine nobis mini-,, strare non desinas, quem ut siriamus inde-"sinenter hortaris: eujus carne à te ipso san-,, Crificara, dum pascimur roboramur; & san-"guine dum potamur, abluimur. Les Protestans trouveront sans doute que si ce passage prouve quelque chose pour la présence réelle, il favorise plutôt l'Impanation que la Transsubstantiation: & quesques uns dirét, peutêtre, que ces parolès ne prouvent autre chose si ce n'est que ceux, qui avoient composé cette priere, crosoient que Dieu avoit

astaché aux Elemens de l'Eucharistie, la même efficacité, & la même grace, qui est attachée au corps glorieux de Jesus-Christ; de sorte qu'encore qu'ils crussent que le pain de levin ne changeassent pas de nature, ils les regardoient comme une matiere sanctissée par la présence d'une grace invisible. On diraque e'est se qui fait que le Pénitentiel, qui est à la fin, a ordenne d'avoir un si grand. foin des especes, & condamne à diverses pé-nitences ceux qui les laisseroient tomber, ou qui donneroient quelque marque de les manier négligemment. Gependant le P. Ma-billon croit que l'on peut tirer de là des preuves pour la présence réelle. Le Lecteur jugera qui a raison des Protestans, ou deini. Au reste nous venons d'apprendre qu'on publicà Paris en François le Voiage du P. Mabillon, avec la réfutation de quelques endroits de celui de M. Burnet. Si cela estvezi le PreMabillon fera bien de se servir de l'Edition Angloise.

## VIL

LIVRES CONCERNANT: LALANGUE FRANÇOISE.

M. DE VAUGELAS, utiles à ceuxqui veulent bien parler & bien écrire... Nauvelle

# \$1.594. O 395.

Nouvelle Edition revue & corrigée avec des Notes de T. C. O. R. N. E. I. L. L. A. Paris 1687. in 12, 2. voll. dont le premier a 456 pagg. & le second, 612.

Es Remarques de M. de Vaugelas. Cont si connuës, qu'il sustinoit d'en mettre le titre, s'il ne falloit pas dire en deux mossice que M. de Corneille y a ajoûté. Ce. sont des Notes dans lesquelles:1.il rapporte. les sentimens du P. Bouhours, & de D. Mes page, sur les questions que M. de Vaugelas. avoit traitées: 2. Il y joint quelque sois des zemarques de M. Chapelain, qu'il a tirées d'un exemplaire de celles de Vaugelas, où M. Chapelain les avoit écrites de sa propre. main:3.Il éclaireits par de nouveaux exemples, les difficultez que l'on trouve dans les. Auteurs, qui ont écrit sur la Langue Fran-çoise, & joint ses sentimens aux seurs: 4.A. l'occasion de ce que les autres avoient dit, ...
il propose souvent de nouvelles questions... qu'il résout en peu de mots par l'usage & par l'analogie de la Langue: 5. Comme no tre Langue a un peu changé, depuis le temps de Vaugelas. M. de Corneille remarque avec soin les mots & les manieres de parler, que le premier avoit approuvées, & qui ne: sont plus en usage présentement. Il n'y a qu'à ouvrir le Livre, pour en reconnoissel'utilité, particulierement pour ceux qui se mêlent d'écrire. L'Auteur assure, dans sa. Brésace, qu'il doit une partie des lumieres,

dont il nous fait part, aux Conférences de l'Academie Françoise, touchant le Dictionaire auquel elle est occupée. Il louë beaucoup les soins qu'elle y apporte, & dit que ce Dictionnaire sera en état d'être donné entier en fort peu de temps. On ne peut s'empêcher d'en rémoigner de la joie, & l'on croit même que ceux qui ont critiqué ce qui en a déja paru ne laisseront pas de le recevoir tout entier avec baucoup de plaisir.

Pour revenir aux Remarques de M. de

Pour revenir aux Remarques de M. de Gorneille, il y a des gens qui auroient sou-haité qu'il eût changé l'ordre de son Auteur, & qu'il eût joint par exemple tout ce qui regarde les mots considerez à part, tout ce qui concerne les Noms, les Verbes & c. & mis en suite les Remarques touchant la Construction, le Regime, & les Phrases entières, comme ont accoûtumé de faire les Grammairiens. Il seroit ainsi peutêtre plus aisé d'y trouver ce que l'on y cherche, parce qu'il y a des choses qu'il est difficile de bien exprimer dans un Indice Alphabétique, & que plusieurs autres, dont on ne parle qu'en peu de mots, & par occasion ne se trouvent point dans la Table.

On passeroit ici à un autre Livre, si une personne qui a beaucoup d'estime pour les Remarques de Vaugelas. & pour la belle Présace qu'il a mise au devant, ne nous avoit fait part de quelques résexions d'asseroit grande importance sur l'Usage de la Langue Françoise. & sur une chose done Vauge-

G Historique de l'Année 1687. 159 Vangelas, ni ceux qui l'ont suivi n'ont rien dit, au moins qui soit venu à nôtre connoissance. Voici ce que c'est.

Vaugelas a eu sans doute raison de dire que l'Usage de la Cour & des bons Auteurs étoit l'arbitre souverain de la Langue Françoise. C'est un principe incontestable, mais il est cause que le François que l'on parle aujourdhui est au goût de bien des gens, inferieur à celui que l'on parloit du temps d'Amiot. Cela paroîtra peutêtre un Parado-xe à ceux qui n'ont pas sair assez de réste-xion sur le changement qui est arrivé à nôtre Langue, depuis ce temps-là: mais voicit les raisons sur lesquelles on se fonde.

Pendant que la Langue Greque & la Langue Latine étoient florissantes, l'usage des personnes de qualité, en étoit l'arbitre aussi bien qu'aujourd'hui. Mais dans ces heureux temps, les gens de qualité se faisoient honneur d'étudier leur Langue, avec gneusement les Poëtes, & les livres de ceux: qui avoient éctit en prose, avec l'approbation de leur siecle. Ils râchoient d'imiter cequ'ils avoient de bon, & d'éviter les fautesqu'ils pouvoient avoir commises. Ils étudioient outre cela toutes sortes de sciences, & s'entretenoient souvent de sujets serieux. Enfin ils passoient leur vie également dans l'étude des choses & dans celle des mots. C'est se qui a rendu ces deux Langues, &c. parti-

particulierement la Greque, si douces, se sont tes & si étendués en même temps. Pour parler de tout avec facilité, il falloit neces-sairement avoir une infinité de mots, & il falloit parler & écrire correctement & avec quelque politesse,si l'on vouloir passer pour une personne bien élevée. Ceux qui ont quelque connoissance de l'ancienne Grece, & du Siecle de Ciceron & d'Auguste saventqu'il n'y a point d'exaggeration dans ce que l'on vient de dire. On sait aussi que dans les Siecles suivans, où l'on negligea l'étude des sciences, & des belles Lettres, parmi les gens de qualité, la Langue Latine perdit & sa po-litesse & son abondance, ce qui arriva aussi à la Langue Greque, quoi qu'elle se soit conservée dans sa pureté plus longremps-que la Latine. Mais au moins, & dans l'une-& dans l'autre,il étoit permis d'imiter dansles livres, autant qu'on le pouvoit, les Austeurs qui avoient écrit dans les siecles de pureté, et de prendre leurs mots et leurs phrases, sans se mettre en peine si le langage présent des personnes ignorantes s'y accommodoit, ou non. Les écrits des Auteurs des hons secles avoient stime sur sur se la langage présent des personnes ignorantes s'y accommodoit, ou non. Les écrits des Auteurs des hons secles avoient stime sur sur se la langage de la langage des la langages de la langage de la bons siecles avoient si bien sixé l'usage, pour ce qui regarde les livres, qu'il ne changeoit-point, quoi que le langage commun sut changé. Du temps de Lastance, par exemple, & de Sulpise Severe; on ne para loit, ni on n'écrivoit communément comme ils ont écrit; cependant on admiroie leur style , parce qu'ils l'avoient formé.

& Historique de l'Année 1687. 161

sur les Auteurs de la pure Latinité.

Voila en peu de mors l'Histoire de l'usage des Langues. Greque & Latine: tout le contraire est arrivé à l'égard de l'usage de la Langue Françoise. Quand on a commencé à la cultiver, ça été veritablement à l'occasion de la renaissance des belles Lettres en Europe, sous le Regne de François I. Mais. les Princes & les personnes de la premiere qualité n'ont guere plus étudié, depuis ce temps-là qu'auparavant. La Noblesse a emploié tout son temps à jouër, ou à s'entretenir avec des Femmes. Elle a regardé l'étude serieuse des sciences & des belles Lettres plûtôt comme une Pedanterie, que comme une occupation digne des Gentilshommes; & si quelques personnes de quali-té s'y sont appliquées, ce n'a été pour l'ordinaire que pour en acquerir une connoissance tres-superficielle. Ces lumieres consuses & générales n'ont pas laissé de les remplir d'une sotre vanité, qui leur a sait mépriser les connoissances exactes, comme s'ils en avoient effectivement découvert le néant, aprés les avoir pénetrées à fonds. Ils ont cru que c'étoit parler avec esprit, que de parler de tout d'une maniere vague & su-perficielle, sans venir jamais à rien de di-Rinct & de solide. Enfin on a vû les personnes du premier ordre passer leur vie dans. les plaisers & les divertissemens, & de faire consister ce qu'on appelle le bel esprit à en-tretenir agréablement une semme, dont les. lumiclumieres bornées se trouvoient à peu prés de la même étenduë que les leurs. Cependant l'Usage de ces gens-là n'a pas moins été la regle de la Langue Françoise, que s'ils avoient été tres-savans, & qu'ils se sussent appliquez avec soin à l'érudier. Les Auteurs les plus estimez, ont cru les devoir imiter, particulierement en nôtre secle, où l'on s'est frie une reale d'éssire comme on parle. fait une regle d'écrire comme on parle, & de ne parler presque jamais que de bagatelles, à l'imitation des personnes de qualité.

Cette conduite de la nation Françoise a ôté à nôtre Langue l'abondance des mots. & des phrases, la force de l'expression, & la cadence majestueuse des periodes, que l'on remarque dans les Langues Greque & La-

1. Pour reconnoître que la Langue Fran-çoile est fort appauvrie, il ne faut que lire Amiot, ou quelques aurres livres comme les siens, ou l'on trouvera une infinité de mots, qui ne sont plus en usage, sans qu'on leur en ait substitué d'autres. Il est vrai que pour l'ordinaire nous avons d'autres mots, pour exprimer la même chose, mais nos Peres les avoient aussi, & outre cela ceux que nous avons retranchez.

. On disoit, par exemple, il convient faire cela, & nous ne pouvons dire aujourd'hui que, il faut faire cela, aulieu qu'on pouvoit dire l'un & l'autre, au commencement de ce Siecle. On disoit fort bien il n'y a pas long-temps, si est-ce que, & tandique, sans

qu'il

## qu'il fût hors d'usage de se servir de néanmoins & de pendant que, dont nous nous servons-présentement, parce que les deux autres ont vieilli en peu d'années. Il est aisé de trouver un grand nombre d'exemples semblables.

Ceux qui écrivent s'apperçoivent souvent qu'ils auroient besoin de ces mots qui ont vieilli, ou qui vieillissent, quoi que dans la conversation on ne s'en apperçoive point, parce qu'on ne sait pas difficulté de redire plusieurs sois le même mot. Les Dames sur tout se mettent peu en peine de varier leurs expressions, & les Cavaliers, qui sont aussi sayants qu'elles, ne s'en soucient guere

plus.

Il en est de même des phrases que des mots. Il étoit autresois permis d'en transposer un peu l'ordre, de mettre le verbe à la sin, & de retrancher les articles, sans qu'il sût désendu de ranger les mots comme nous faisons présentement, & de mettre aussi les articles. Mais nous n'avons plus la même liberté, ni par consequent le moien de varier nos expressions, autant qu'on le pouvoit faire autresois. Outre cela nous n'ossons pas prendre la même hardiesse à l'égard des Métaphores, que l'on remarque dans nos bons Auteurs du Siecle passé & du commencement de celui-ci. Nôtre Langue est devenue à cet égard non seulement cha-ste, mais même précieuse, si j'ose m'exprimer ainsi,

J'ayouë

J'avouë que nous avons quelques mois & quelques phrases, que l'usage à introduites, depuis quelques années; mais on reconnoîtra que ces phrases & ces mots sont en tres-petit nombre, en comparaison de ceux que nous avons perdus, comme on le verra d'abord en comparant un de nos vieux Dictionnaires avec les nouveaux.

Enfin si quelcun s'obstinoit à douter de la pauvreté de la Langue Françoise, il ne faudroit que le prier de traduire quelques pa-ges, je ne dirai pas d'un Dictionnaire Grec, mais seulement de celui della Crusca. Il trouveroit d'abord A bada, tenere à bada, c'est à diré tenir en attente quelcun, & l'empêcher d'executer quelque chose qu'il a defein de faire. Nous n'avons point de mot, que je sache, pour exprimer toute la force de ce mot Italien; mais il y a encore plus, c'est qu'ils en ont cinq ou six, qui sont synonymes, à trastullo, à balocco, à badalucco, à zedio, à pivolo. Cet à bada approche dans stare à bada, de nôtre ancienne phrase demeurer à gueule bée, comme font les sots, qui s'amusent à regarder quelque chose, la bouche ouverre. En continuant à lire ce Dictionnaire, on trouveroit de semblables mots à chaque colonne: au lieu que si l'on entreprenoit de traduire un Dictionnaire François en Italien, on ne rencontreroit que trés-rarement des mots, que l'on ne pût tra-duire que par des periphrases.

20 Ce qu'on appelle l'ordre naturel d'une Phrase, Phrase, c'est à dire celui de la construction, selon lequel on place le nominatif le premier, & ensuite le verbe, & ensin le cas; ce qui est presque perpetuel en François; cet ordre, dis-je, rend souvent nôtre Langue platte & languissante, comme on le peut voir en la comparant à la Latine, ainsi que M. l'Abbé Daner l'a montré dans la judicieuse Présace de son Dictionnaire François-Latin. Mais les Dames & les Cavaliers, arbitres suprêmes de nôtre Langue, n'entendroient pas ce que l'on voudroit dire, si l'on se servoit de quesque transposition. Ceux qui sousser le plus de cette délicatesse sont les Poètes, à qui il est quelque sont absolument impossible de trouver la rime & de garder la mesure du vers, sans transposition.

faut de nôtre Langue, & s'en est moqué, en la comparant avec la Latine, & traduisant ensuite nos mots François en autant de mots Latins. On diroit par exemple, en Latin: lucum terrarum pulcherrimum vidimus, ingressique consedimus, & en François: nous vimés un bois sacré le plus beau du monde, où étant entrez, nous nous assimes, e'est à dire, en traduisant en Latin barbare mot pour mot: nos vidimus unum nemus sacrum, illud plus pulchrum de mundo, quò essentes ingressi, nos assedimus. Outre qu'il y a seize mots dans nôtre François,

pour six qu'il y en a dans le Latin, nôtre

tour rend cette expression extrémement platte, en comparaison de la Latine. Nos Peres auroient pu dire en moins de paroles,

& avec un tour presque aussi vif que le La-tin: le plus beau bois sacre du monde apper-

şumes, où étant entrez nous assimes.

3. Dans la Conversation on ne s'attache point à faire des periodes justes. Les personpoint a faire des periodes justes. Les personnes du grand monde ne savent même ordinairement ce que c'est ; de sorte que leurs discours ne sont que de petites phrases coupées, où chaque periode, si l'en peut donner ce nom à une seule expression qui ne contient qu'un seul verbe se qu'un seul regime. Il est arrivé de là que ceux qui ont voulu écrire, comme parlent les gens du bel-air, n'ont fait qu'entasser Phrases sur Phrases, sans y mettre ancune lizison se sons ce sons sans y mettre aucune lizison, & sans ce soucier de la cadence. On remarque particulierement ce style, dans certains Prédicateurs de la Cour, qui ont fait grand bruit dans le monde. Dans les Histoires même & dans les Narrations, on se sert d'un style si coupé, qu'on ne peut plus raconter une chose avec la mêmegrace & la même force, que nos Anciens Historiens l'ont racontée, C'est ce qui a fait avouër à l'illustre M. Rasine, qu'un évenement qui est dans le Plutarque d'Amiot a une grace dans le stile de ce Vieux Traducteur, que l'on ne sauroit igaler dans nôtre langage moderne. On peut lire cet endroit dans la Préface de son Mithridate, &

& Historique de l'Année 1687. 167 essaier si l'on pourra venir à bout de ce que M. Racine a déclaré qui lui étoit impossible. On ne sauroit en rapporter plusieurs excessive. Mais on ne peut s'empécher de mettre ici le commencement des paroles d'Amiot, dans l'endroit que M. Racine en rapporte. Il parle de Monime maîtresse de Mithridate: Cette cy étoit fort rénommée entre les Grecs, pource que quelques sollicitations que lui seût faire le Roi, en étant amoureux, jamais ne voulut entendre à toutes ses poursuites, jusqu'à ce qu'il y eût accord de mariage paßé entre eux. & qu'il lui eût envoié le bandeau Roial, ou Diademe & appellée Reine. Voilà une seule Periode, qui n'a rien, ni d'embarrassé, ni de superflu. Les Aunéanmoins pas ainsi, & en effet ce seroit aller contre l'usage. On diroit aujourd'hui ce qu'on vient de lire en ces termes : Monime s étoit renduë célebre dans toute la Grece, Mithridate éperdument amoureux d'elle. n'en avoit rien pu obtenir, quelque empressement qu'il lui eat témoigné. Pour l'engager à lui accorder ce qu'il souhaitoit, il avoit été obligé de l'épouser, & de la faire proclamer Reine, en lui envoiant le bandeau Roial. On met ainsi trois periodes, au lieu d'une, & quelquesois cinq, ou six, comme il saudroit faire, si l'on vouloit exprimer tout le sens de la periode suivante d'Amiot, & comme on s'en pourra convaincre fi on l'estaie.

3

C'est ainsi que le bel usage de la Langue Françoise l'a enrichie depuis cont ans. Ce n'est pas qu'on veuille nier qu'elle ne se soit n est pas qu'on veusse niet qu'elle ne le soit embellie à quelque égard, ou blâmer ceux qui suivent l'usage moderne. Mais on soûtient, qu'à tout conter, elle a plus perdu qu'elle n'a gagné, & que si l'on parle comme font les autres, ce ne doit pas être dans la pensée que nous parlions mieux que nos Peres, mais parce que c'est un mal necessaire, & auquel on ne sauroit remedier. Peutestre que parre posseriré plus hauranse que Etre que nêtre posserité, plus heureuse que nous, reunira dans son style toutes les riches. ses & toutes les beautez, que nôtre Langue a possedées & perdues, depuis qu'on a commencé à la polir. C'est ainsi que sont les Italiens, qui en suivant le style d'aujourdhui, ne laissent pas de regarder, comme des mots & des tours de leur Langue, ceux dont Petrarque & Bocace se sont servis, quoi qu'ils ne soient plus dans la bouche des Dames & des Cavaliers, Ils ne sont pas difficulté de les emploier, au moins dans leur Poësie, & d'en conserver ains l'usage parmi les Sa-vans, malgré l'ignorance de ceux qui ne li-sent pas les ouwrages de leurs Anciens Auteurs.

2. Histoire de L'ACADEMIE FR. A Nç OIS B. Derniere Edition corrigée &
augmentée. A la Haie chez Foulques &
van Dore 1687. in 12. pag. 444.

E livre peut bien être rangé parmi
ceux qui regardent la Langue Fran-

coile,

& Historique de l'Année 1687. 169 çoise, parce qu'il contient l'Histoire d'une Compagnie, qui ne travaille qu'à polir cette Langue. Les exemplaires en étoient devenus fort rares, particulierement dans ces Provinces, & on auroit eu sans doute sujet de se plaindre des Libraires de ce païs, qui simpriment tous les jours tant de méchans livres, si l'on n'eût publié de nouveau celui-ci, qui a été si bien reçu, & presque adopté par l'Academie Françoise, quoique M. Pelisson l'eur frit dans un temps qu'il n'en étoit pas encore. Ceux qui ne l'ont pas lu y apprendront : 1. l'établissement de l'A. cademie: 2. ses statuts, les jours, les lieux, & la forme de ses assemblées : 3. ce qu'elle a fait depuis son institution: 4. quelques choses remarquables qui s'y sont passées: 5. enfin les noms & la reception des premiers Academiciens. On trouvera sur ce dernier article, un Abregé de la vie de dix-sept Academiciens, qui étoient morts quand cette Histoire parut pour la premiere sois, avec les noms & les écrits de ceux qui étoient encore en vie en ce temps-là. Outre les pieces qui étoient dans l'Edition de Paris, on a ajoûté ici la reception de Mrs. de la Fontaine, Corneille, Bergeret, & Boileau, avec un memoire concernant le Procès que Mrs. de l'Academie ont avec M. l'Abbé Furetiere.

Tome VII,

3.L'Art H

3. L'Art de bien PRONONCER & de bien PARLER la Langue Françoise, par le Sr. J. H. A Paris 1687. in 12. p. 240.

Uoique le titre de ce petit livre sem-ble promettre l'art de Parler, il ne faut pas l'entendre comme s'il contenoit la Grammaire, ou la Rétorique Françoise. Il n'apprend que la seule Prononciation à ceux qui ne sont pas nez lans des lieux, où l'accent soit bon, ou qui n'ont pas eu l'occasson de fréquenter des personnes qui parlassent bien. Mais les Errangers y pourront trouver particulierement de quoi s'instruire, touchant la prononciation d'une infinité de mots dontils doutent, & se corriger de eeux qu'ils prononcent mail. Il est vrai qu'en plusieurs rencontres, ils ne sauroient concevoir comment il faut prononcer de certains mots sur ce que l'Auteur en dit, à moins de consulter un François, qui le leur fasse entendre de vive voix; carenfin c'est une science qui s'appred bien plus par les oreilles que par les yeux. C'est ce qui fait que nous avons beaucoup de peine à bien compren-dre ce que nous trouvons dans les anciens Grammairiens Grecs & Latins, touchant la prononciation de leurs Langues. Et cela est une des principales raisons, qui sont que nous ne sentons qu'avec peine la cadence de leurs periodes, dont ils ont tant parlé. On en peut voir un exemple dans les notes de M. Dacier

M. Dacier sur Longin, & si l'on veut s'en instruire plus à fonds, on n'a qu'à lire le traité de Denys d'Halicarnasse de la jonction des mots.

Mais pour revenit à nôtre Auteur, on ne sait si tout le monde aura l'oreille assez délicate pour remarquer, par exemple, quelque différence dans la prononciation du Q dans quatre & dans coque; il prétend que dans ce dernier mot il a un son plus sec, & fait diverses autres remarques sur la prononciation dont sans doute tous les François ne conviendront pas tossjours, & que les Etrangers autont bien de la peine à entendre. Quoi qu'il en soit on pourra voir au long dans un Discours sur le sujet de sa Methode, l'usage qu'il croit qu'on peut faire de son Livre, & le moien de s'en setvir utilement.

4. Dictionnaire des termes propres de MA-RINE par M. Desroches Officier des Vais-Seaux du Roy. Avec les Enseignes & les Pavillons, que châque nation porte à la mer dessinez & blasonnez. A Paris 1687. in 8. pagg. 576.

Auteur a sans doute raison de dire que ces sortes d'Ouvrages sont necessaires, non seulement à ceux qui veulent apprendre le mêtier de la mer, mais encore à ceux qui veulent parler en public & à tous les gens de Lettres, qui composent des livres, où ils ont occasion de se servir de quelque terme de marine. On avoit déja vû un Ouvrage semblable

blable à celui-ci, dans le Livre intitulé les Arts de l'homme d'Epée de M.Guillet, dont la troisième partie contient un Dictionnaire des termes de la navigation. On n'oseroit dire si c'est de cet Auteur, dont M. Desroches entend parler, lors qu'il dit que quelques Au-teurs ont voulu toucher à cette matiere, & que même ils ont voulu parler de la constrution des Vaisseaux, mais qu'ils ont aussi mal reissi dans un genre que dans l'autre. Il ajoûte que l'on se détrompera des fausses idées, que l'on peut avoir pris dans tes Auteurs, en lisant cet Ouvrage, où néanmoins il n'y a pas tous les termes qui sont en usage parmi le commun des Matelots en disterents endroits du Roiaume, & en Levant, mais seulement ceux qui sont en usage sur les vaisseaux du Roi & dans les Armées.

Ainsi on en trouvera plusieurs dans M. Guillet, qui ne sont pas ici, & plusieurs ici qui ne sont pas dans l'autre. Cependant il y en plus dans M. Desroches, & les définitions qu'il donne des termes sont quelque-fois assez differentes, comme on le pourra reconnoître en comparant leurs Dictionnai-

ges l'un avec l'autre.

BIBLIO-



# BIBLIOTHEQUE UNIVERSELLE

ET

## HISTORIQUE

DE L'ANNE'E 1687.

#### NOVEMBRE.

#### VIIE

APPARATUS AD BIBLIA SACRA, Vigintie Tabulu comprehensus. Auctore R.P.Berlinardo Lamy Oratorii D Jesu sacerdo. te. in fol. Gratianopoli 1687.



Auteur de ces Tables s'est dejafait connoître par divers autres Ouvrages, dont on donnera la liste, après avoir parlé de celui-ci.

Il a enseigné, il y a dix ou douze ans, la Philosophie dans le College des Peres de l'Oratoire à Saumur; & en suite la Theologie H. 3 dans

dans leur seminaire de Grenoble. Il est présentement à Paris, où il est occupé à mettre la derniere main à quelques Ouvrages qu'il publiera bientôt, entre lesquels on verra une nouvelle description du Temple de Ierusa-lem. Comme l'Auteur entend les Langues, aussi bien que les Mathematiques, & qu'il pourra profiter des lumieres de ceux qui ont écrit avant-lui, sur le même sujet, on peut esperer que son Ouvrage sera plus exact que ceux que s'on a vus jusqu'à present.

Le P. Lamy, se propose dans ces Tables,

de donner une ouverture pour l'intelligence de l'Ecriture Sainte, à ceux qui n'ont pas le temps de lire, ou le moien d'acherer des Commentaires sur toute l'Ecriture, Il leur donne ici la folution des principales difficultez, qui les pourroient arrêter dans la le-cultez, qui les pourroient arrêter dans la le-dans les pourroient arrêter dans la le-culte les pourroient arrêter dans la le-culte les pourroient arrêter dans la le-culte les pourroient arrêter dans la le-dans les pourroient arrêter dans le le, & par conséquent d'expliquer judicieuse-ment l'Ecriture dans la Chaire. C'est particulierement pour ceux qui ont ce desseinqu'il a composé cet ouvrage, afin de seur fa-ciliter l'intelligence exacte de l'Ecriture, sans laquelle il n'est pas aisé de réussir dans cet exercice. Mais il faut marquer plus en-détail le contenu de ces Tables.

I. Dans la premiere on traite de la Nation des Juiss, c'est à dire de son origine, de ses

доть,

& Historique de l'Année 1687. 175 noms, de la division de ses Tribus, de ses Sacrificateurs & de ses Levites, de ceux qui embrassoient la Religion Judaïque, & des ceremonies que l'on pratiquoit en les recevant. Pour faire voir l'usage de ce qu'on dit, on explique en passant quelques endroits de l'Estiture qui y font allusion. On remarque, par exemple, dans la premiere Table, que nôtre Seigneur fait allusion à la maniere, dont on parloit des Proselytes, lors qu'il didont on parloit des Proletytes, lors qu'il disoit à Nicodeme que pour entrer dans les
Roiaume du Ciel, il falloit naître de nouveaux
d'eau & d'esprit, Jean. L.I. C'est. qu'om
disoit parmi les Juiss que les Proselytes
naissoient de nouveau, lors qu'ils embrassoient la Religion Judaïque. & qu'ils étoient
baptizez. On peur voir dans le sameux.
Hammond cette explication plus au long.

II. La seconde Table contient un Abre-

gé de l'Histoire Judaique, depuis le Com-mencement du Monde jusqu'à la Ruine des Jerusalem. On y a suivi la Chronologies d'Usserius & de Lancelot...

III. Dans la troisième on donne une description Geographique de la Judée, à la-quelle on souhaite que l'on joigne la Carte-de ce païs-là, par Nicolas ou Guillaume Samson, pour voir la situation des lieux dont on parle. On y a mis ensuite une idée de la Republique des Hebreux, où encore qu'on se soit servi de Sigonius, de Bertram, & de Cunaus, l'on a ajoûté diverses choses, qui avoient échappé à l'exactitude de ces H 4, Auteurs

Auteurs. Cette Description qui comprende les Loix de l'Etat & de la Religion des Hebreux, s'étand depuis la IV Table jusqu'à la XII. Il est bon d'en parler un peu plus diskinctement.

IV. La quatriéme Table traite des Loix des Hebreux, tant Morales que Politiques, tant écrites, que non écrites, & des peines qu'on faisoit souffrir à ceux qui les violoient. Mais on parle de ces dernieres plus

au long dans la VI Table.

V. On trouve dans la Table cinquième les differens ordres des Magistrats de la République des Hebreux, depuis son établissement jusqu'à sa sin. Outre ceux qui présidoient sur toute la nation, sur chaque tribu & sur chaque famille, il y en avoit encore en chaque ville Suivant le nombre des habitans dont elles étoient composées, on en appelloit les Magistrats, Chefs de mille, de cent, de cinquante hommes. C'est à quoi, selon l'Auteur, il est sait allusion dans Michée V: 1. quand il est dit de Bethleheme tu es petite entre les milliers du Inda, c'est à dire que cette ville étoit si petite, qu'il n'y avoit pas mille habitans.

VI. Dans la Sixième Table, on trouveune description des divers Tribunaux de Justice, qui étoient entre les Juiss, de la sorme de leurs jugemens, & des peines qu'ils instigeoient, ou Ecclesisstiques, ou civiles. Ce que l'Auteur dit, sur ces coûtumes & sur quelques autres, demanderoit d'être confir-

me.

## & Historique de l'Année 1687. 177

mé par quelques notes, où il donnât des. preuves de ce qu'il avance, & qui n'est pas conforme aux sentimens communs des Savans, en quoi il obligeroit sans doute le public. Il dit, par exemple en parlant des pei-nes Ecclesiastiques, qu'il n'étoit pas permis-aux excommuniez d'entrer dans le Temple. mi dans les Synagogues. Seldenus soûtient le contraire dans son Livre des Judicatures des Hebreux Liv. 1.c.7. & dans celui du Drois de la Nature & des Gens, selon les sentimens des Hebreux. Liv. Iv.c. 9. On cite aussi un endroit de Joseph, de la Guerre des Juiss Liv. 2x c. 12. comme s'il parloit d'un excommunié, selon les coûtumes ordinaires des Juiss. au lieu qu'il ne s'agit que d'un excommunié de la societé des Essens. Il dit que ceux qu'ils avoient chassez de leut societé moutoient le plus souvent d'une maniere tout à fait miserable : qu'ils étoient engagez par teur serment, & par leurs coutumes, à no recevoir pas même la nourriture que d'autres: leur auroient voulu donner ; & qu'ils mangeoient de l'herbe. 🚗 qui les jestoit dans une: langueur, dont ils mouvoient:

On croit que c'est à cela que S Paul fa Musion, quand il veut être fait anutheme. pour ses freres : mais S. Paul n'avoit jamais. éré Esséen. Si le P. Lamy a des raisons particulieres de ces sontimens, on ne peut pas douvill. La septiéme Table contient tout

ce qui regarde les personnes sacrées, & par-

H. 50

17,8 Bibliotheque Universelbe

ticulierement les sacrificateurs. La VIII traite des devoirs de la Religion Moraux & Ceremoniels, particuliers & publics, & la IX des Sacrifices & des Oblations.

X. La dixième renferme l'Histoire & la description des lieux sacrez, & particulierement du Temple: la XI contient la division, des temps & le Calendrier des Juifs, savoit leur maniere de conter les années & de les commencer, le temps de leurs fêtes & commencer, le temps de leurs fêtes.

XIV. La quatorsième & XV. Tables contiennent la comparaison des poids, des monoies & des mesures des Juiss avec celles des Grecs & des Romains, & celles de Paris. L'Auteur suppose que la coudée des Juiss a été égale à la coudée Romaine & lui donne un pied quarre pouces, six lignes, mesure de Paris, ce qui est fort éloigné de la supputation de M. Camberland, que l'on peut voir dans nôtre V Volume, & cela cause un grand changement dans le reste des mesures. Les curieux pourront comparer, les unes avec les autres.

XVI. XVII. La Seizieme Table & la suivante renferment les Céremonies & les. Goûtumes des Juiss anciens & modernes.

XVIII. On trouve dans la dix-huitiéme Table, une liste des Livres Sacrez tant du Nouveau que du Vieux Testament, le temps auquel leurs Auteurs ont vêcu &cc. On aajoûté à la sin quelques réserions sur. & Historique de l'Anne 1687. 179

les Livres Canoniques & Apocryphes, par où l'on peut voir que la controverse des Catholiques & des Protestans sur ce sujet, ne seroit pas fort difficile à accommoder si l'on vouloit s'entendre. & S. Augustin, & aprés lui Sixte de Sienne & Bellarmin ont divisé. les Livres Sacrez en trois ordres. 1. Ceux dont les Orthodoxes n'ont jamais douté. comme sont les livres Hebreux du Vieux Testament. 2. Ceux dont l'autorité n'a pastoûjours éré également réconnuë, comme les livres Grecs, que l'on joint au Vieux Testament, le dernier Chapitre de S. Marc, ce. qu'il y a dans S. Luc touchant la sueur de sang de nôtre Seigneur, & l'apparition de l'Ange qui le vint consoler, l'Histoire de la femme Adultete dans S. Jean, l'Epiere aux Hebreux, l'Epître de S. Jaques, la seconde & la troisième de S. Pierre, l'Épître de S. Jude. & l'Apocalypse. 3. Ceux que la plupart des. Chrétiens ont toûjours rejettez, l'Oraison. de Manasté, le troisième & le quatriéme livre d'Edras &c. Le Cardinal Palavicin rapporte que l'on proposa dans le Concile de-Trente de mettre quelque distinction entre ces livres, mais que la plûpart crurent qu'il valoit mieux ne rien dire de cette difference, que les Savans pouvoient savoir d'ailleurs.

XIX. XX. Dans laxix Table on donne en Abregé l'Histoire du Texte Hebreu & Grec, des Versions, des Paraphrases & des Editions de la Bible. Enfin dans la derniero

e de Doct. Chr. Lib. 2. c. 8.

en donne quelques Regles pour l'intelligende de l'Ecriture

Ce n'est pas le P. Lamy seul, qui a publié cette année des Tables sur l'Ecriture, M. Bright Professeur en Théologie à Cambrige, en a fait imprimer onze intitulées Religionis seu Legis Christiana Tubula, où il a rensermé tous les dogmes qui se trouvent dans l'Ecriture, avec des notes; & deux autres sur les Sacrisses & les Oblations de l'Ancienne Loi, intitulées Tubula Mosaica. Gomme on ne les a pas vues, on n'en peut pas dire davantage.

Pour revenir au P. Lamy, dont on a promis de marquer les Ouvrages, il a donné au public : 1. l'Art de Purler in 12. qui a été: imprimé plusieurs fois, & traduit même en Anglois: 2. des Réflexions sur l'Art Poëti-. que in 12 où il rend raison de l'esset que les. Poëmes font sur nôtre Esprit, & donne les principales regles de cet art : 3. un Traité. de l'Equilibre in 12, qui contient les principes de la Statique: 4. un Praité de la Grandeur en géneral, qui comprend l'Arithmetsque, l'Algebre, l'Analyse, & les principes de toutes les sciences qui ont la grandeur pour, objet, à Paris chez Pralatd in 12, en 1680. On peut voir par ce titre ce que l'on peut se. promettre, de cet Ouvrage. Il n'en avoitpoint encore paru de cette nature, si court, si complet, & si aisé en même temps que ce-Ini-ci. On y a évité les fautes que d'autres.
Avoient déja remarquées dans les écrits des. ancicas.

& Historique de l'Année 1687: 181

anciens Géometres. C'est qu'ils ne se mettoient pas fort en peine de garder de la net-teté & de l'ordre dans leurs démonstrations. Elles sont d'ordinaire longues & embarassées, & ils ne proposent les veritez que comme elles se sont sortuitement présentées à eux, sans se soucier de distinguer exactement les marieres qu'ils traitent, en donnant à chacune sa place particuliere dans leurs Ou. wrages, comme on le peut voir par les Elemens d'Auclide. Ge Traitéea pour objete tout ce que l'on peut concevoir capable duplus & du moins, c'est à dire qui peut être. augmenté par quelque addition, ou qui peut-Arre diminué par quelque retranchements &: l'on y trouve un Abregé facile des sciences,, dont les noms sont dans le titre, & qui peuvent servir à mesurer toute sorte de grandeurs. L'Auteur s'est empêche de groffit ces. Elemens de plusieurs Problemes, qu'il auzoit pu y ajoûter. Il renvoie ceux qui voudront s'y exercer aux Elemens des Machematiques. Il avertit au reste ceux qui veulent s'instruire dans ces sciences, qu'il ne faut pas trop se fatiguer à la résolution des Problemes difficiles, & qui n'ont point. d'autre utilité que d'exercer l'esprit. Lors qu'on s'est épuisé par l'application qu'il à failu apporter à soudre des questions longues difficiles, on n'est plus capable d'aucune autre étude, quoi qu'elle, soit infiniment. plus utilė.

Aprés avoir traité de la Grandeur en gé-

meral, le P. L'Amy a fait un 5 ouvrage intitu? L';Elemens de Geometrie ou de la Mesure du Corps, qui comprennent tout ce qu'Euclide. en aenseigné, les plus belles propositions d'Archimede, & l'Analise: à Paris chez Pralardo in 8. en 1685. Le premier qui a donné un ordre naturel à la Geometrie, est l'Auteur des Elemens de Geometrie imprimez pour la premiere fois à Paris en 1667. in 4. & depuis. en 1683. avec un traité tout nouveau des Proportions & d'autres changemens considerables. L'Auteur a profité des lumieres de M. Arnaud à qui on doit ces Elemens, maiscomme il n'avoit point parlé des solides, le: P. Lamy a suppléé à ce défaut, & en a traité. même d'une maniere beaucoup plus étenduë que n'ont sait Euclide, ni ses commentateurs. Il y a compris ce qu'Archimede a démontré de plus considerable touchant les cylindres, les Cones, & la Sphere, & tout ca qu'il a écrit de la dimensson du Cercle.

L'Auteur ne s'est pas seulement arraché: aux Mathematiques, mais encore à l'étude: de plusieurs autres seiences, comme on le peut voir par quelques-uns des ouvrages, dont on a déja parlé, & par la lecture d'un 6. intitulé: Envreriens sur les sciences, dans lesquels outre la mé hode d'étudier, on apprende comme l'on se doit servir des sciences pour se faire l'esprit juste de le cœur droit, à Paris & à Brusselles en 1684. in 12. Il paroît, cette année de nouveaux Entretiens du même Atteur, qu'il nous a fait l'honneur de nous envoier.

Année 1687. 183 anvoier, & dont voici le titre: Démonstration de la Verité & de la Sainteté de la Morale Chrétienne, à Paris chez Pralard, in 12. pag. 211. Comme cet Ouvrage est nouveau, il est juste d'en parler un peu plus au long.

Ce niest ici que la premiere partie, qui doit être suivie de quatre autres, dont on donne le projet dans la Préface. On prouve dans ce I Entretien que Dien seul pent rendre l'homme heureux, & qu'il n'y a point d'autre selicité solide sur la terre, que l'espe-rance legitime de le posseder un jour. Dans le II. on sera voir que personne ne peut avoir cette esperance, s'il ne fait la volonté. de Dieu, & l'on y donnera une idée générale de cette volonté. Mais on en verra un plus grand détail dans le III; d'où l'on conclurra dans le I V. que puis que les hommes ne se trouvent pas en état d'observer les commandemens de Dieu, il faut qu'ils soient corrompus & criminels. Enfin dans le V. on décrira la beauté de la Religion Chrétienne, qui nous découvre le principe de nôtre corruption, & qui nous apprend le moien. de la guerir.

Pour revenir au premier Entretien, & le. Pere Lamy y fait voir d'abord que la Mora-le n'est autre chose que l'art de parvenir au bonheur, que tous les hommes souhaitent naturellement. Ce bonheur consiste dans un plaisir parfait, qui renferme la possession de ce que l'on desire, & la douceur qu'on goûne

te en possedant ce qu'on desire. Ainsi une homme est heureux, lors qu'il jouit de ce-que la nature sui fait desirer ardemment, & qu'il trouve dans cette jouissance des sentimens pour le moins aussi agreables, que nous recevons des impressions sensibles que les corps sont sur nous. Aussel'unique prin-"cipe, qui fais agir les hommes, c'est l'a-"mour du plaisir. » C'est un spectacle " agréable, dit l'Auteur, de voir tous les, " hommes dans un mouvement perpetuel... ., Les uns vons, les autres viennent. Les uns " sortent de leur maison & de leur patrie: "les autres s'empressent pour y retourner. "Il y en a qui attendent avec impatience un » vent favorable pour s'embarquer d'autres , destrent ardemment la fin de leur naviga-» tion. L'un veut aller à la guerre : celui-la. , en est lassé & ne respire que la paix. L'un » prend un état, & l'autre le quitte. Celui-"là bâtit, & l'autre vend sa maison. L'unnachette une charge, l'autre quitte tout ,, emploi. Les rues & les places de villes, les " grands chemins sont pleins de personnes , qui marchent à grands pas. Où courent ; ils? qui estre qui les appelle? Qui est la : , cause de tous leurs mouvemens? C'est le "PLAISIRA, qui en est le Principe & le-

Ju'y a rien so de criminel dans cette inclination. Tout plaisir est un bien . & un grand plaisir est un grand bien : au contraire-

13.

& Historique de l'Année 1687. 183

la douleur est un mal, & lors qu'elle est gran-de c'est un grand mal. Il n'y a personne qui n'en soit convaincu, & qui ne fasse trés-bien-de rechercher le plaisir & de suir la douleur. On verra par la suite qu'il n'y a point là deparadoxe. Le mal est que les hommes courent aveuglément après tous les plaisirs comme des insensez, sans examiner si c'est celui qu'ils souhaitent avec tant d'ardeur, & s'ils ne seront point suivis de quelque mal,.
ou de quelque douleur, qui seur coûteraplus de chagtin, que le plaisir ne seur avoit
donné de satisfaction. On suit la couleur, sans regarder si elle ne produira point le plaisir auquel nous aspirons. Mais on apprende par la jouissance même des plaisirs passagers, que ce n'est pas là ce que l'on cher-choit, parce qu'on s'en dégoûte en trés-peu-de temps. L'Ame de l'homme ne sauroit être pleinement satisfaite que par un plaisin éternel, immuable, & qui ne puisse être trou-blé par aucua sentiment de douleur, ni de honte. Anssi les plus grands Princes, & qui, comme il semble, n'avoient plus rien à desiter, n'ont pu trouver une maniere de vivte, dont ils fussent entierement satisfaits. Xerxes, au rapport de Ciceron, propola une récompense pour celui qui lui inventeroit une nouvelle maniere de plaisir; & Auguste, si l'on en croit Seneque, aprés avoir pris tant de peine, pour arriver au faîte de la grandeur, où il étoit parvenu, ne se consoloit dans ce poste embarassant, qu'en pensant qu'il pourroit se défaite quelque jour de cette gran-deur qui l'incommodoit. Il n'y a rien en esset sur la terre, qui nous puisse procurer le bonheur, dont on a parlé: mais il y a un Dieu, dont l'ame peut jouir éternellement,

& y trouver tout ce qu'elle cherche.

Pour s. faire mieux sentir cette verité. l'Auteur s'applique dans la suite : 1. à faire voir encore une fois, que les hommes delirent un plaisir sans bornes, vrai & honête.ce. qu'il montre, en suivant l'homme dans tous ses Etats, depuis son enfance jusqu'à sa vieillesse: 2. que l'Ame ne peut recevoir du corps, -la felicité qu'elle desire, parce que les plaisirs du corps, dépendant d'un mouvement qui est passager, ils ne sauroient produire une fé-licité stable, telle que nous la souhaitons: 3. que ni les richesses, ni la science, ni la réputation, ne peuvent rendre l'homme vraiment heureux: 4. que l'usage moderé des biens de la terre ne nous peut pas rendre heureux, comme Aristote la prétendu: 5. que l'indolence, que les Epicuriens ont recherchée au désaut d'un bonheur, dont ils desesperoient. de pouvoir jourr, ne peut pas ôtre, 6. que les Stoiciens étoient ridicules en prenant l'état de l'indolence pour celui-de la beatitude : 7. qu'enfin quand on possederoit, en même temps, tout ce que ces Philosophes ont cru necessaire pour être heureux, on ne le poursoit être veritablement, sans l'esperance d'une autre vie aprés la mort.

#### & Historique de l'Année 1687. 189,

Aprés avoir montré que le bonheur que nous cherchons ne se trouve point dans les biens de cette vie, on s'applique à à faire voir que ce n'est qu'en Dieu qu'on le peut trouver. Pour le démontrer on remarque: I. que l'on ne croit pas que l'union avec Dieu soit une source de bonheur, seulement parce qu'on ne l'a pas éprouvé: 2 que Dieu est le veritable aureur du plaisir & de la douleur, verité que l'on est obligé de reconnoître, quelque parti que l'on prenne dans la Philosophie. 3. D'où il s'ensuit qu'il peut saire goûter à une ame qui lui est unie, des plaisirs infinis, & des douleurs extrêmes à ceux qui se séparent de lui 4. Et c'est ce qui paroît en ce que tout ce qui porte en quelque sorte l'image de Dieu sur la terre donne du plaisir.

ce que tout ce qui porte en quelque sorte l'image de Dieu sur la terre donne du plaisir.

L'Auteur a bien vû b qu'on sui demande l'
roit en quoi consiste cette union avec Dieus
Il l'explique en disant que nous serons heureux, lors que Dieu, qui est la premiere verité, se découvrant, nous le connoîtrons &
nous l'aimerons parfaitement, & qu'ainsinous serons unis à sui par les facultez de nôtre ame, nous le possederons en la maniere,
que l'on possede un ami. Il ne sui est pas difsicile aprés cela, de prouver que la connoissance & l'amour de Dieu nous causeront des
plaisirs infinis. On en peut juger en quelque
sorte par le plaisir que l'on ressent à la vue
de quelque chose de grand & d'extraordimaire, & dans les tendres mouvemens d'une

A:Ch, xv1. ad xx. b Ch. xx1. ad xx1.ve

ardente amitié. Le plaisir que nous aurons alors sera d'autant plus grand que nos lumieres ne seront obscures d'aucunes rénebres ni d'aucune erreur, & nôtre amour ne sera troublé d'aucune insidelité, ni d'aucune jalousse. On s'étend assez sur un si beau sujet, & l'on montre que les hommes sont saits pour posseder Dieu; ce qui paroît parce que rien ne nous peur satisfaire ici bas, & qu'il sur un objet insini, pour nous rendre heureux. Or il n'est pas possible que Dieu ne nous air faits que pour nous laisser entrevoir le bonheur, sans nous le donner jamais, & nous tourmenter par des desirs qui ne puissent être remplis. Aussi l'esperance de jeuir de Dieu est la seule chose, qui nous puisse rendre heureux.

Comme aucun Philosophe n'est venu jusqu'à un assez grand degré de lumieres pour voir distinctement cette verité, l'Auteur seur se conclut avec raison, qu'il n'y a que le Christianisme, qui donne une idée raisonnable de la Beatitude, étant le seul qui nous sasse connoître que c'est en Dieu qu'il la saut chercher. Il s'ensuit encore de là que, même selon l'idée que les Philosophes ont euë de la vertu & de la sagesse, par lesquelles ils ont cru que les hommes pouvoient devenir heureux, le Chrétien est le seul vertueux. & le seul sage, puis qu'il est le seul, qui travaille pour la veritable sélicité, & qui travaille pour la veritable sélicité, & qui travaille avec quelque succés. Et c'est là ce qu'ils

& Historique de l'Année 1687. 189

qu'il falloit démontrer.

On peut voir par là, si l'Autour sa raison, lors qu'il dit que pour comprendre les dé, monstrations que l'on peut faire des veri, tez de la Morale, il ne faut point savoir d'autre Langue que celle de la mature, qui nous parle intérieurement d'une manière, sensible; qu'il n'est pas necessaire de lire, les histoires étrangères, mais qu'il suffit, de remarquer ce quise fait autour de nous, , et ce que nous faisons mêmes.

#### IX.

a. Augusti Pfeifesti D. Informatorium conscientia Encharisticum, completens triginta casus conscientia, in administratione SS. Cana più mystic apprimé utiles. Pramittitur fundamentalis deductio Controversia palmaria de Communione sub utraque, simiolque varii ritus Eucharistici declarantur. Lipsix in 4. pag. 258.

I L y a déja quelques années que Mr. I Pfeisser Prosesseur en Theologie à Leipsic, s'est fait connoître par ses Exercitations Bibliques, c'est à dire par des remarques sur plusieurs difficultez de la Bible, qui ont été simprimées avec ses explications des textes les plus difficiles de l'Ancien Testamens, à Leipsic en 1685. Il travaille présentement à quatre differens Ouvrages, pour suppléer à ce qui manque encore aux Livres, qui peuvent servir à entendre l'Ectiture. Le I. est un Eclaircissement de la Bible: le II. un Dictionnaire de la Bible: le III. sera un Systeme des Antiquitez sacrées des Juiss, dont il a donné un échantillon cette année: & le IV. sera une traduction Latine de l'Alcoran avec le texte Arabe, & des Commentaires. M. Pfeisser a aussi donné au public cette aunée, la Theologie des Juiss & des Mahometans, dont on donnera l'extrait après celui-ci. Il promet de plus, en cas que le public soit satisfait du traité, dont il est présentement question, d'en donner un autre touebant l'administration du Bâtême & des Cless.

Quoique la matiere de l'Eucharistie semble épuisée, Mr. Pseisser croit avoir encore ajoûté diverses choses à ce que ceux qui l'ont précedé en ont dit. Il s'est trouvé engagé à traitet ce sujet à l'occasion du Projet de Réission de Timothée Laubenberger Licensié au droit Canonique, par lequel ce Docteur prétend concilier le Concile des Trente avec la Confession d'Ausbourg, non-obstant la protestation du Pere Hager Jesuite de Wurtzbourg, qui trouve qu'il est aussi dissicile de rapprocher ces deux Communions, que d'approcher le Pole Arctique de l'Antarctique.

C'est pour en donner un exemple, que Mr. Pfeisser examine d'abord la question de la Communion sous les deux especes, que la plûpart des a Lutheriens regardent com-

# P. 2.

#### & Historique de l'Année 1687. 191

me une raison suffisante de leur séparation d'avec l'Eglise Romaine, quand même on seroit d'accord sur tous les autres Articles de la Réligion. C'est pourquoi il remarque que comme, selon Baronius, Becan, "istor, & piusieurs autres Auteurs Catholiques, la Communion sous une espece étoit le caractere des Manichéens, qui les distinguoit des autres Chrétiens; ce même usage doit distinguer les Catholiques Romains, de tous les autres Chrétiens.

On traite ce sujer juridiquement & en forme d'un Procés intenté au Pape, pour le recouvrement de la Communion sous les deux especes, dont il auroit survivement soûtrait l'espece du vin aux communians; & parce qu'il y a plusieurs saits à examiner dans cette cause. Mr. Pfeisser, qui est comme la partie du Pape, divise son plaidoyé en quatre sections. Dans la premiere il parle de l'occasion. & de l'intentation du procés, & de l'interét des parties, c'est à dire, qu'il représente l'histoire, l'état, & l'importance de cette Controverse. Dans la seconde il produit ses preuves. Dans la troisième il résure les répliques; & dans la 4. il examine tous les cas de conscience, qui se peuvent formet sur ce sujet.

Pour justifier l'intention du procés, on prouve contre les parties par l'autorité d'Auteurs non suspects, a comme George Cassander, le Cardinal Bona, Alphonje à Castro,

Castro, &c. que les sideles avoient tossiones communié & par tout, depuis le commencement de l'Eglise jusqu'au XII. Siecle, som les especes du pain & du vin, & qu'on ne peut produire aucune preuve qu'il y ait en aucun reglement contraire, avant le Conci-

le de Constance.

L'occasion de ce reglement fut sans doute la Transsubstantiation, qui commença à s'établir à peu prés dans le même temps; car aprés avoir tâché de prévenir le peril, que quelque goure du sang prétendu de Jesus-Christ ne se répandit en donnant le pain trempé dans le vin au peuple, ou en lui faisant sucer le vin du calice avec un chalumeau, enfin on en vint à interdire d'abord au commun peuple, & ensuite à tous les autres, l'usage de la Coupe, comme le re-connoissent les & Docteurs même de sa Communion Romaine; ce fut en MCDXV. le 15 jour de Juiller, que le Goncile de Con-Itance décida Qu'encore que Jesu-Christ ait administré ce vénérable sacrement sous l'espece du pain 👉 du vin à ses disciples : Il faut, nonobstant cela, tenir la Communion sous l'espece du Pain seulement, pour une loi, qu'il n'est pas permis de rejetter. Vinc jours après, on brula Jean Hus tout vif, pour avoir osé soûtenir la necessité de communier aussi à la coupe, & Jerôme de Prague un an aprés.

Mais quoi que ce décret du Concile semblât

& Historique de l'Année 1687. 193 b at être une loi perpetuelle, par laqueile il étoit o donné que le peuple ne communieroit plus a l'avenir que sous l'espece du pain, a Lindanus & Cassander remarqu nt qu'il n'interdit pas absolument la Communion sous les deux éspeces aux Laiq es, mais qu'il établit seulement qu'ils ne communieront ordinairement que sous l'espece, du pain. Ce fur la raison pourquoi Martin. v. qui avoit été créé Pape dans ce Concile, ne sit pas difficulté de permettre aux Laiques, après ce Decret de Constance, de communier sous les deux especes. \* Thomas Valdensis, qui avoit été un des plus acharnez contre les opinions de Wiclef, & qui a dedié ses Ouvrages à Martin v. dit que l'Eglise a laissé à la discretion des Pasteurs de recevoir le peuple à la Communion sous les deux especes.

En esset xxI. ans seulement après, le Concile de Bâle aiant décreté, b que c'est une coûtume louable que de communier le peuple sous une espe e, ne laissa pas d'accorder aux Bohemiens la Communion sous les

deux especes.

Mais aucun Concile n'avoit osé avant celui de Trente en MDLXII. interdire absolument la Communion sous les deux especes aux Laïques, e nonobstant les instances contraires de l'Empereur, du Roi de France,

Tome VII. 1 dus # p. 9. \* T.2 de Sacram.C.94. b Sess 30. c p. 10 11. P. à S Joseph, Idea Theol. Saccram. L.2.C.8 p.160.

#### 194 Bibliotheque Universelle

du Duc de Baviere, & de plusieurs autres.

Depuis ce temps-là, il n'est permis à aucun Laïque d'en user, à moins qu'il n'arrivât qu'un Prêtre mourût immédiatement après avoir consacré le Calice, & que le Sacrement ne courût risque de tomber entre les mains des Hérétiques, auquel cas un laïque le pourroit prendre tout entier sans dispense.

Il est vrais cependant qu'en quelques lieux, comme en Hollande, on donne à boire au peuple, après avoir pris le pain de la Communion; mais M. Pfeisser remarque, après Bellarmin, que ce n'est que pour laver la bouche, de peur qu'il ne demeure quelque miette de pain attachée aux dens.

Il est vrai encore que les Rois de France obtinrent de Clement VI. le pouvoir de communier sous les deux especes, le jour de leur Couronnement, & à l'article de la mort seulement, selon Petra Sanda: mais comme ce n'est que par dispense, il faut reconnoître que les Protestans sont en droit de proceder contre le Pape pour le recouvre-ment de l'espece du vin, qu'il a soustraite au Peuple.

Mr. Pfeisser croit être d'autant plus en droit de poursuivre ce recouvrement, & d'ajourner le Pape devant le Tribunal du St. Esprit, pour se voir condamner conformément à la loi de l'Ecriture Sainte, à restituer au peuple la Communion sous les deux especes; que ce n'est pas un simplé larein,

mais

Historique de l'Année 1687. 195 mais un sacrilege. C'est ce qu'il prouve, par la nature du sacrilege, & par les définirions mêmes que les Docteurs de Rome en donnent.

Mais parce que pour se purger d'un crime sénorme, on a accoûtumé de représenter cette soustraction de l'espece du vin, comme une chose de peu d'importance, & que les Controversistes de Rome se plaignent & qu'on les tire en cause pour une goute de vin; Mr. Pfeisser représente qu'il ne plaide pas pour une goute de vin, mais pour le recouvrement du sang de Iesus-Christ, que l'on reçoit sacramentellement sous le vin; & que si cette excuse de Gregoire de Valence & des Walenbourgs avoit lieu, on pourroit ôter aussi l'autre espece du Sacrement avec la même facilité, & abolir le baptême & l'E. criture Sainte, en disant à ceux qui s'y opposeroient, qu'ils ne plaideroient que pour une goute d'eau, & pout un peu de papier & d'encre. Il fait voir en même temps que Mr. l'Evêque de Meaux découvre l'opiniatreté & la dureté de l'Eglise de Rome, en disant qu'il n'y a qu'une apparence de difficulté dans cette Controverses car si cela est, pourquoi exercer tant de duteré contre ceux qui demandent qu'on leur restitué leur part de ce que Jesus-Christ a donné en commun à toute son Eglise? Pourquoi Cressau Evê-que de Vladissavv sit il bruser tout vis un Prêtte nommé Adam, pour avoir donné à

a p.15.16.17.18.19.20.21.22. b p. 23.

des Laïques la Communion sous les deux especes, du temps du Concile de Trente? Pourquoi a-t-on fait perir un si grand nombre de Bohemiens, presque pour cette seule Controverse?

M. Pfeisser est si éloigné de croire que ce procès soit de peu de conséquence, qu'il prétend a que si le Pape ne restitué l'espece du vin, il abandonne la veritable & l'ancienne soi Catholique; & que s'il la restitué, il confesser son crime & qu'il s'est trompé. Outre cela le Concile de Trente anathematise ceux qui osent dire que la Ste. Eglise Catholique n'a pas est de justes raisons de retrancher le calice aux Laïques; & les plus célebres stocteurs de Rome, b vont jusqu'à dire que c'est se danner que de communier sous ses deux especes, & que c'est une inspiration diabolique dans les Laïques, que d'y penser seulement, & autres choses semblables.

Les Protestans ont donc le dernier interêt à poursuivre la restitution de l'espece du vin, en faveur du peuple, de peur de passer pour des persides, s'ils suppriment la verité qu'ils connoissent, de peur de s'engager dans le sacrilege des autres, & d'être tenus pour des

shypocrites.

Après avoir exposé le sondement du proicès, Mr. P seisser vient aux preuves, qui consistent en saits, en témoins, & dans la consesson de ses propres parties.

I. Il montre que c'est un fait que le Pape

& ses désenseurs ne peuvent nier que Jesus-Christ a institué l'Eucharistie sous les deux especes, & qu'il a ord uné à rous d'y participer. Il répond à routes les restrictions qu'on a accoûtumé de donner à ses termes. Il produit se ensuire la Tradition Apostolique qui est conforme à l'institution, & ilrépond en même temps à toutes les objections qu'on lui peut saire Après cela ilprouve b que c'est une partie du Testament, ou de l'Alliance que Jesus-Christa ratisséepar sa mort. Ensin il montre que le but & le fruit de l'Eucharistie demandent que le peuple communie sous les deux especes.

II. Pour ce qui est des témoins, Mr. Pfeisser produit e le consentement univer-sel & perpetuel de toute l'Eglise ancienne, & la pratique universelle de toutes les Eglisses du monde, excepté la Romaine, comme: la Greque, la Syrienne, l'Ethiopienne, l'Armenienne, la Coptique, la Géorgienne,

la Russienne ou la Moscovite.

III. Mr. Pfeisser allegue la Consessions de ses propres parties. Cepeudant commes les parties ont droit de répondre aux accufations & aux preuves qu'on propose contre elles; M Pseisser fraporte tout ce que l'Eglise Romaine a jusqu'ici allegué pour sa désense, & pour justisser qu'elle a eu raison d'ôter au peuple la Coupe de l'Eucharistie;

ap.28.29.ad 57. bp.45:ad 49. cp.50.ad 54. dp.54.55.56. ep.57.ad 95. fp. 102.65. Sugg. ne se nomme pas en ce lieu par modestie. 3. Les plus moderez Docteurs Catholiques comme de Lyra, Cajetan, Stella, Estius, Gurtner & c. reconnoissent que cette preuve del'institution de la Communion sous une

espece, est foible.

II. La seconde instance des parties de M. Pfeisser est tirée de la pratique des Apôtres, dont il est souvent dit qu'ils ont rompu le pain, sans qu'il soit dit qu'ils aient distribué la Coupe. Mais M. Pfeisser répond a que les Anciens expliquent cette fraction de pain, de la frugalité des premiers Chrétiens, qui se contentoient de peu de chose pour vivre, sans se charger de mets délicieux comme les mondains. Les autres ont expliqué cette fraction du pain, qui se faisoit de maison en maison, de la distribution que les fideles faisoient aux pauvres de ce qui avoit été consacté à leur soulagement. Mais quand même il seroir question de l'Europe quand même il seroit question de l'Eu-charistie dans ces occasions, il faudroit com-prendre la Coupe dans cette fraction du pain, puisque c'est le style de l'Ecriture de signifier tout ce qui sert à la resection par le pain. Autrement il saudroit dire que les Apôtres auroient consacré l'Aucharistic, sous la seule espece du pain, ce que l'Eglise Romaine ne voudroit pas avoir avancé. Mais comme le Jesuite Lorin reconnoît que cet argument n'est pas solide, & que les Docteurs de Rome sont partagez sur l'explication. Historique de l'Année 1687, 201 plication de ces textes, M. Pfeisser passe à d'autres instances.

III. La troisième est prise des sigures de l'Eucharistie, que l'on prétend trouver dans l'Ancien Testament, & qui n'ont du raport qu'à l'espece du pain. Mais M. Pseisfer fait voir que la plûpart de ces types sons imaginaires, & allegoriques, & qu'on n'en peut tirer d'argumens en bonne Theologies, outre qu'on peut retorquer toutes ces sigures contre l'Eglise Romaine. Car si le pain & le vin que Melchisidek présenta à Abraham sont le type de l'Eucharistie, n'y voiton pas les deux especes? Si l'arbre de vie du Paradis terrestre est le type du l'espece du pain, pourquoi les sieuves ne représenterontils pas la Coupe? &c.

IV. La grande instance des parties des M. Pseisser est sondée sur le pouvoir de l'Eglise, qui selon eux, peut dispenser courtre l'institution de Jesus-Christ. Mais M. Pseisser représente que jusqu'ici ses parties riont pas pu s'accorder sur ce que c'est que l'Eglise, quelques-una présendant que c'est le Pape, & lui a attribuant le droit de dispenser contre la loi divine. Mais-les b autres lui contestent ce droit. comme Urbain Pape, Thomas d'Aquin, Zacchius, Gregoire de Valence, Bellarmin Gre.

V. La cinquiéme instance est prise de la concominance, par laquelle on prétend que le sang de Jesus-Christ est roujours avec

#p,122.123. bp,124.125. cp, 1324.

son corps, & que par conséquent comme l'espece du pain comprend son corps, elle contient aus son lang. Mais M. Pfeisser montse que, nonobstant tous ces raisonnemens, il en faut revenir à l'institution de lesus-Christ. Dieu qui a donné des yeux à l'homme pour voir, ne veut pas qu'il s'en arrache un quoiqu'un seul puisse suffire pour se conduire. Et si ce raisonnement avoit lieu, pourquoi les Prêtres perdroient-ils leur semps à consacrer le vin pour eux, puis qu'en consacrant le pain, ils consacrent le corps qui est avec son sang ? Ce qu'il y a de plus savorable à la cause de Mr. Pfeisser, c'esta que l'Eglise Romaine reconnoît elle même; que teut lesus-Christ n'est pas contenu sacrament ellement sous chaque espece, & que su chair n'est consenue que sous l'espece du pain, & son sang que sous l'espece du vin. somme on le peut voirdans Alexandre de-Ales, dans Durand, dans Bellermin, & dans le Concile de 6 Trente même. En effet ils affurent que le pain n'est eranssubstantié qu'au corps & non pas au sang de Jesus-Christ, & que le vin n'est transsubstantié qu'au sang, & non pas au corps; & ils enseignent constamment que l'une & l'autre-espece est de l'essence du sacrement comme. M. Pfeisser le c prouve assez au long. VI. La sixième instance pour la Commu-

nion sous une espece, c'est que le but de l'une

41. 137. 138. E Seff. 13. Can. 3. cp. 140. 141.147.

80

Et de l'autre espece, & le fruit qu'on en retite, sont de participer au corps de Christ, & de rassasser l'ame; ce qui se peut aussi bien faire en ne recevant qu'une des especes, qu'en les recevant toutes deux. Mais M. Pfeisser oppose à ses parties leurs Docteurs a propres, qui reconnoissent que la Communion sous les deux especes est beautoup plus essicace de plus parfaite, que sous une seulement, & la Bulle de Clement VI en faveur des Rois de France, qui leur accorde l'usage de la Coupe pour un plus grand accroissement de grace.

VII. La septiéme est prise de la commodité, qui se trouve à communier sous une espece, 1. parce que cela est plus facile & plus court. 2. parce que cela: peut contribuer à l'uniformité, à l'egard de ceux qui ne peuvent boire de vin, ou qui n'en peuvent avoir. Mais M. Pfeisser b'représente que ce n'est pas à l'homme à chercher ce qui lui est commode dans la pieté, ni à resormer ce que la sagesse de Dieu a reglé; & que pour ce qui est de l'uniformité prétendué, elle est condamnable dès qu'elle est opposée à la ve rité. Et après tout, où est cette uniformité de la Communion sous une espece, pendant que tant d'Eglises prorestent contre l'entres prise de la Romaine?

WIII. Les parties e de Mr. Pfeisser alle? guent pour autoriser le retranchement de la

I 6 Coupe,

Comma Laicon.

Coupe, divers inconveniens de la Communion sous les deux especes; le peril de répandre le sang de Jesus-Christ, de le porter d'un lieu en un autre, de souiller le Calice, d'en laisser quelque goure attachée aux longues barbes des Laïques, de le laisser converriren vinaigre, quand on le garde pour les malades, ou d'y laisser engendrer des mouchecons, &c. Il faudroit faire trop de dépense en vin, dans plusieurs lieux, où l'on a de la peine à en trouver, & où il est cher. Il pour-roit geler dans l'hiver. On pourroit croire que les Laiques seroient aussi excellens que les Pietres, &c. Voila quelques-unes des rai-sons du retranchement de la Coupe, que le Catechisme de Rome appelle très-graves ou très-pressantes, selon le recueuil qu'en fit Jean Gerson, Chancelier de l'Université de Paris, dans le livre de la Communion des Laïques, qu'il composa par l'ordre du Concile de Constance. Mais l'Auteur replique à ces raisons : Que c'est accuser Jesus-Christ d'imprudence de n'avoir pas prevû tons ces inconveniens, quand il a institué l'Euchari. stie sous les deux especes: Que ces inconveniens ne regardent pas moins les Prêtres que les Laïques : Qu'ils ne sont pas moins à. craindre à l'egard de l'espece du pain qu'à, l'egard de celle du vin, puis qu'elle peut; tomber par terre, ou se corrompre: Qu'il vau-droit mieux prévenir ces malheurs, en ne gardant pas le vin après qu'il est consacré, qu'elle ransportant pas d'un lieu en un,

en coupant toutes les barbes, & plusieurs autres raisons que l'on peut voir dans le Plaidoyé de « l'Auteur.

IX. Les Parties alleguent quelques autozitez des Peres: mais M. Pfeisser, fait b voit qu'ils n'ont jamais parlé de la Communion.

sous une espece.

X. Les Parties alleguent l'ulage de l'Englise Primitive. Mais M. Pfeisserreplique e à coutes les instances excepté à celle de l'usage des Manichéens & des Encratites, qui rejettoient l'usage de la Coupe, parce qu'ils croioient que le vin sût le sang de l'ancien Serpent.

XI. Les Parties alleguent la Communion particuliere, ou domestique. Mais M. Pfeisser montre que les particuliers n'emnortaient pas moins le vin consacré dans.

leurs maisons, que le pain.

Communion étrangere, e dont on punissoite eux du Clergé qui avoient dérobé quelque chose Mais il fait voir que cette Communion étrangere, signific seulement qu'il n'émoit pas permis à ceux qui y étoient condamnez, d'administrer la Communion aux autres, & qu'ils se devoient contenter de la recevoir comme s'ils avoient été des étrangers.

XIII. La Communion des Laiques, qu'oriallegue,

ap.155. adab 3. bp.163. ad 173. cp.174.

### Bibliotheque Universelle

Religion est un moien assuré de se rendreles peuples savorables; il crut qu'en saisant le Prophete, & en composant un corps de-Doctrine, qui savorisar également les Juiss, & les Chrétiens, il ne pouvoit manquer de gagner leur affection; pourvû sur tout queles diverses sectes, qui se trouvoient dans cesdeux Religions, trouvassent leur conte dans son Alkoran. Mais comme le Judaisme prévaloit dans l'Arabie, il crût aussi qu'ilfalloit lui donner quelques avantages sur le-Christianisme; c'est pourquoi les trois quars de l'Alkoran sont le pur Judaisme.

1. On atrouvoit alors plusieurs Juifs quine vouloient reconnoître que le texte de l'Estiture, en matiere de Religion; & il y en: avoit plusieurs autres qui avec le texte de l'Ecriture, vouloient s'assujettir aussi aux Traditions. 6 Entre les Mahometans, les Persans, & quelques autres ne reçoiventpour regle de la Religion que le seul Alko-ran; mais les Turcs, les Tartates, les Arabes & les Indiens, reçoivent une infinité des Traditions prétenduës de Mahomet, toutes conformes à celles des Juis. Ils a parlene: les uns & les autres d'un commandement,. que Dieu fit aux Anges d'adorer Adam. aprés qu'il l'eût créé, ce que tous firent, excepté le Diable. Ils rapportent les uns & lesautres le dialogue de Cain & d'Abel, qui donna lieu à la mort du dernier. Ils disent, les uns & les ausres, que les Anges devinrent

A.Praf.p.3.4.5: b.r. 397. MP. 3004.

& Historique de l'Année 1687. 209 rent amoureux des femmes: a qu'Abraham. aiant rompu les Idoles de son pere, il fue condamné à êure brulé tout vif, & qu'il en fur sauvé par un miracle : 6 que Pharaon. violoit les femmes des Israëlites, & qu'il la... crisioit leurs enfans: que lorsque Dieu donna la loy sur la montagne de Sinai, il coupa. cette montagne par le pied, & qu'il la leva. en l'air sur la tête des Israëlites, avecen en ace de les ensevelir dessous, s'ils ne recevoient la loi : c que les Demons servirent à bâtir le temple de Salomon; d que Salomon entendoit le langage des oiseaux, & qu'il l'expliquoit ; & plusieurs autres réveries semblables, qui leur sont communes.

Pour ce qui est des dogmes particuliers. ils rejettent également le mystere de la S. Trinité. Quoi qu'ils parlent du Messie, d'une maniere trés-respectueuse, ils ne veulent pas qu'il soit Dieu. Ils disent que les bons. Anges sont de seu, & que les Démons sont composez d'un seu empoisonné. Ils croioient la justification par les œuvres : ils ont un grand respect pour le temple de Jerusalem. dont ils visitent les ruines, quand ils le peuvent; & leurs prieres dans leurs Synagogues. & dans leurs Mesgidis sont également superstitieuses. e Ils jurent par les creatures; jeûnent souvent; s'abstiennent de manger de cortaines viandes; comme du pourceau; & c. Ils se lavent fort souvent : ils pratiquent le divorce.

AP. 301. 302. bP. 303. cP. 304. 305. dP. 307. 398. cP. 310. divorce, ils croient que la Polygamie est permise, & que l'on jouïra dans l'autre vie de voluptez charnelles. Ils partagent le ciel & l'enser en divers appartemens & croient le Purgatoire. Ensin ils sont beaucoup plus savorables les uns aux autres, qu'ils ne le sont aux Chrétiens, comme on le verra dans la suite.

Mas pour donner une connoissance plus exacte de leurs superstitions, M. Pfeisser examine en particulier les principaux livres des Juiss, & leurs diverses sectes; & ensuite il donne un Abregé de l'Alkoran, & de l'histoire de la Religion des Persans & des Turcs.

Il a commence par le Talmud, c'est à dire par le Corps, de la doctrine de la Religion &c de la Morale des Juiss. Il y a deux Ouvrages qui portent ce nom, dont le premier s'appelle le le Talmud de Babylone, & l'autre le Talmud de Babylone, & l'autre le Talmud de Jerusalem. Le dernier a été compilé par le Rabbin Jochanan, qui avoit presidé dans l'Academie de Jerusalem pendant LXXX ans, & qu'il l'acheva l'ass CCXXX. en saveur des Juiss qui demeuroient en Judée. Mais comme ce Talmud étoit particulier à ces Juiss, & qu'il ne renferme pas toutes les Constitutions, ni toutes les Décisions des Hebreux, outre que le style en est étrangement obscur; celui de Babylone, qui avoit été compilé cent ans auparavant par le Rabbin Inda, en saveur des Juiss dispersez en Meso-

Melopotamie & ailleurs, est le grand Osacle qu'ils ont accoûtumé de consulter sur les difficultez qui se trouvent dans la Loi, ou dans le culte qu'ils rendent à Dieu, & dans l'exercice de leur discipline.

Cet ouvrage à deux parties, dont la premiere s'appelle Mischna, c'est à dire la seconde Loy, parce que les Juiss croient que l'explication, que Dieu donna à Moïse de la Loi, sur la montagne de Sinaï; la seconde s'appelle Gemara, c'est à dire, supplément, parce que c'est un Commentaire sur la Mischna, qui comprend toutes les Traditions de leurs anciens Rabbins, sur la Religion & sur la Morale.

Mr. Pfeisser n'entreprend pas de faire le détail de cet Ouvrage, qui est compris en onze volumes in quarto; mais pour en donner quelque idée, il a remarque qu'il est diviséex six parties générales, dont la 1. traite des diverses sortes de semences, arbres, fruits, herbes, & de la maniere dont Dieu vouloit que les Juiss les cultivassent, où s'en servissent, soit dans leurs oblations.

La 11. traite du Sabbath, des fêtes & de leurs solemnitez. La 111. traite de ce qui concerne les semmes, le mariage, le divorce, leurs maladies, &c. La 11. traite des rorts que les hommes & les bétes peuvent saire, des sermens, & des peines capitales, ou pécuniaires. La 11. traite des sacrisses & du service

fervice du temple de Jerusalem: & enfin la v. 1. des purifications & des souillures diffetentes. Toutes ces diverses parties sont subdivisées en DXXIV Chapitres en tout, & si l'on en croit les Juifs, c'est le thresor general. de tout ce qui se peut connoître dans le monde.

Mais comme ce recueuil comprend une infinité de pieces différentes, nôtre Auteur averemarque qu'encore qu'on l'attribuë au Rabbin Juda, il ne faut pas s'imaginer qu'il y air travaillé seul. Il fait l'histoire de ceux qui y ont contribué jusqu'à ce qu'il sur achevé en l'an 500.

Il remarque b sur la Mischna, qui est comme le texte de tous ces volumes, qu'elle est écrite en Hebreu, d'un style serré & obscur; & qu'elle étoit autresois écrite avec des points ou voielles, & des accens, qui regloient le chant des Juiss, qui la lisoient en chantant, comme ils le sont encore aujourdhui.

Il remarque sur la Gemare, e que le style en est mélé d'Hebreu, de Caldéen, & de di-

vers termes des autres Langues,

Il fait ensuite d'Histoire des diverses éditions du Talmud, & de ce qui en a été traduit jusqu'à present, qui est assez peu de chose: mais le Sr. Abendana promet de donner incessamment la traduction de toute la Mischna avec des Notes, & on en a déja, imprimé quelques seuilles à Oxfort.

Quoique AP.9.12. bP.13.14. cP.14. dP.15.16.

### & Historique de l'Année 1687. 213

Quoique M. Pfeisser n'entre pas dans le détail du Talmud, a il dit qu'on peut le regarder comme le Céremoniel des Juifs, & le Corps de leur Théologie, de leur Droit. de leur Philosophie, de leur Médecine. & de. leur histoire. Mais il remaique qu'en traitant de toutes ces choses, on y trouve souvent des impietez, des blasphemes, des absurditez, des superstitions & des fables ridicules, dont il rapporte quelques exemples. On y trouve que pour voir le D'able, il ne faut que brûler le surfait d'une chate noire, dont la mere ait été poire, & la premiere née de la premiere portée de sa mere, qui doit aussi être la premiere née de apremiere portee de celle qui l'a produite, & se frotter en suite les yeux de la cendre de cet animal. On y tépiésente Dieu pleurant sur les miseres de ses enfans, & laissant tomber deux de ses larmes dans la mer, qui font un si grand bruit, qu'on l'entend d'un bout du monde à l'autre. Ou y trouve, que les Démens boivent, mangent, engendrent & meurent. On y trouve qu' Adam engendra des Diables jusqu'a l'age de 130 uns; ce que quelques uns expliquent de. ses méchantes mœurs. On y trouve, que Da. vid étant un jour à la chasse perçu le Diable d'un coup de flèche, au lieu de fraper la bête qu'il pour sui voit; ce qui le mit en grand peril.

Il est vrai die Mr. Pfeisser, a que les Juisse Modernes regardent toutes ces sables comme des Allegories, ou comme des Paraboles,

# P.19.20, #d 28. 6.P. 23.24,

dont ils tâchent de donner quelques explications supportables. Mais il croit que
ceux, qui en ont été les premiers auteurs, se
proposoient par là de surprendre la credulité
des peuples. En effet on trouve dans ce livre
une infinité de superstitions ridicules, qui ne
peuvent recevoir aucune explication raisonnable; on y parle souvent d'enchantemens,
on y propose des cas de conscience impertinens; comme, si c'est un peché que de prendre
un poux, ou une puce, & de les tuër au jour
du Sabbath? si c'est un peché à un coûturier
que de porter une aiguille sur sa manche le
même jour? & une infinité d'autres questions
également badines, qui sont débatuës de
part & d'autre dans ce livre, sans être résoluës.

Mais ce qu'il y a de plus déplorable, c'est que les Juis préserent l'autorité du Talmud à celle de l'Ecriture: b ils comparent la Bible à de l'eau, la Mischna à du vin, és la Gemare à de l'Hypocras: & leurs Rabbins ont souvent ce blasphême dans la bouche: mon enfant attachez-vous plûtôt aux paroles des Scribes, qu'à celles de la Lei.

On pourroit relever le peu d'ordre qui se trouve dans ce livre, l'obscurité de son style, la saleté de plusieurs de ses expressions, & la vanité de la plûpart des sujets qu'il traite: mais M. Pfeisser aime mieux s'arrêter à examiner si on en peut retirer quelque usage.

Plusieurs Papes ont crû qu'il falloit absonute l'abolir : mais on est revenu de cet de le 29.30. b. P. 31. empor-

emportement, & M. Pfeisser croit que ce livre peut être d'un grand usage: 1. Parce qu'on y trouve plusieurs restes d'antiquitez Judaïques, qui peuvent servir à entendre divers textes de l'Ecriture: 2. Parce qu'il peut servir à convaincre les Juiss de leurs calomnies & de leurs vanitez: 3. Parce qu'on en peut tirer plusieurs argumens contre eux, & qu'il seroit absolument impossible, de l'abolit.

Mais il veut d'ailleurs qu'on ne donne pas tant d'autorité au Talmud, que Jules Converti, qui a voulu prouver par le Talmud tous les Mysteres de la Religion Chrétienne. Il ne b croit pas même que le Sauveur du monde ait emprunté des Juiss diverses paraboles, ni plusieurs expressions, qui se trouvent pareilles dans le Nouveau Testament & dans le Talmud; mais il croit que c'étoient des saçons de parler communes à tout le monde.

Aprés avoir examiné le Talmud, îl examine les Targums, a ou les Paraphrases Caldaiques, parce que les Juiss b sont un trésgrand cas de ces Paraphrases, qu'ils croient avoir été faites du temps d'Esdras, ou de la Captivité de Babylone, en faveur du peuple, qui avoit oublié la Langue Hebraique, & qui avoit appris celle des Caldéens.

Mais M. Pfeisser est d'un autre sentiment, & croit qu'il n'est pas vrai que le peuple

b P. 32. ad 36.

<sup>#</sup> F.37.ad 121. 6 P.121.ad 124.6 P.46.474

cut oublié la Langue Hebraique pendant la captivité, puis qu'elle étoit encore en usage du temps de Nebemie, & même d'Alexandre le Grand. Qu'elle apparence y a-t-il, qu' Ezechiel qui écrivoit pendant la Captivité,& que Daniel, Esdras, Nehemie, Aggée, Zacharie, Malachie & Mardochée, qui est selon quelques uns, l'Ateur du Livre d'Esther, eufsent écrit leurs prédications & leurs instructions en Hébreu aprés la Captivité, si le peuple n'avoit plus entendu cette Langue?

Quoi qu'il en soit, l'Auteur fair voir & qu'on ne peut rien déterminer de certain sur le temps où ces Paraphrases ont été faites, & qu'il n'y a aucune preuve que Jesus. Christ ou les Apôtres en aient eû connoissance, ou s'en soient servis, comme quelques modernes le veulent. Les raisons qu'il en apporte

méritent d'être lués.

Aprés avoir parlé de l'origine de ces Paraphrases, on remarque qu'elles comprenment b tout l'ancien Testament, excepté le livre de Nehemie, & ceux de Daniel & d'Esdras. Mais comme ces deux derniers ont été Écrits originairement, moitié Caldéen & moitié Hebreu, il ne faut pas s'étoner qu'on n'en ait pas fait de traduction : outre qu'il pourroit bien être arrivé que la Paraphrase Caldaïque de ces trois Livres ait été perduë, ou qu'elle fut encore cachée, puis que celle que nous avons sur les autres Livres de l'ancien Testament, a été inconnuë aux Chté-

\*#P.52.44.61.72.44.76.83.84. bP.62.63.

& Historique de l'Année 1687. 217

tiens pendant plusieurs Siecles, & qu'elle

·n'a été publiée qu'à diverses reprises.

Pour ce qui est du stile de cette Paraphrase, comme elle a été composée par divers
Auteurs, a savoir les cinq livres de Moyse
par Onkelos, les Prophetes par Ionathan, &
le reste par le Rabbin Ioseph l'aveugle, il no
saut pas y chercher d'unisormité, outre qu'il
y a plusieurs dialectes de la Langue Caldaique, bqui sont trés-differétes. Il y a plusieurs
Editions de ces Paraphrases, mais elles sont
toures extrémement désectueuses, excepté
l'édition de Buxtors, dans sa grande Bible.

Comme ces matieres regardent plûtôt les Savans, que ceux qui ne savent que nôtre Langue, on ne raportera point ici ce que M. Pfeisser remarque sur les divers auteurs de ces Paraphrases. Mais on avertit ceux qui voudront se donner la peine de lire l'ouvrage tout entier, qu'ils y trouveront plusieurs choses curieuses, & que personne n'avoit

encore expliquées distinctement.

On dit e qu'on peut tirer un beaucoup plus grand usage de ces Paraphrases, que du Talmud, soit pour l'intelligence du texte-Hebreu, soit dans les Controverses des Chrétiens.

Le troisième ouvrage des Juiss, que norre Auteur examine est la d Massore. C'est la Critique de quelques anciens Rabbins sur le texte Hebreu, laquelle fait le dénombre Tome VII.

<sup>#</sup> p.69. Ad 1072 b p. 135. 6 p. 1254

ment de tous les versets, de tous les mots & de toutes les Lettres de l'ancien Testament. pour empêcher qu'on n'y puisse faire aucu-

ne altération, ni aucun changement.

Des que cet ouvrage sut connu aux Chré-tiens, il sut exposé à divers jugemens. Les uns ne sirent pas de difficulté de l'accuser a d'impieté, & les autres le b canoniserent. Les Juiss ne savent pas eux mêmes, quand cet Ouvrage a été c composé, & il y a beaucoup d'apparence que plusieurs y ont traraillé en diverstemps. Quoi qu'il en soit, nô-tre Auteur remarque que nous n'avos qu'une partie de la Massore, & qu'on ne peut l'atstribuër à Esdras, comme sont quelques-uns.

Il n'est pas non plus du sentiment de ces Theologiens, qui veulent que les points de La Bible soient d'autorité divine, d & il reconnoît qu'il y a beaucoup de superstition dans la disposition de ces points.

M. Pfeisser examine en suite e les trois principales sectes des Juifs, aprés avoir remarqué que quelques-uns en content jusqu'a vint-huit; entre lesquelles on met les Sabbaxaires, les sectateurs de Theudas, & de Judas le Galiléen, les Nazariens, les Rechabites, les Chasidéens, les Hillelistes, les Schammaites, les Karréens, les Baithosiens, les Rabbanistes, les Sampséens, les Pharisiens, les Sadducéens, & les Esséens.

. Il examine donc principalement les Pharifiens

#p.135.bp.12.6.cp. 131.dp.179.180.ep.12;. MA 206.

rissens, les Sadducéens, & les Essens, à l'égard de leur origine, de leurs dogmes, & il résute plusieurs opinions communes touchant ces trois sectes. Ensin il raporte a & il resulte en même temps plusieurs calomnies des Iuiss, contre lesus. Christ & contre les Chrétiens. Mais comme personne ne doute de la témerité de cette nation, on ne s'arrêtera point ici à en faire le détail.

Aprés avoir examiné les superstitions & les erreurs des Juifs, M. Pfeisser passe à l'Al-koran, b ce mot signifie Lecture, pour designer que c'est le livre qu'il faut principalement lire. Les Mahometans l'appellent aussi Assiran, c'est à dire les Lesons pour la même raison. Ils l'appellent encore Muzkal, c'est à dire le Livre, comme les Juiss & les Chrétiens appellent l'Ecriture Sainte, la

Bible, ou le Livre par excellence.

Tout le monde sait que ce sivrea été composé par Mahomet en Arabe, & qu'il sur mis en ordre par un nommé Abubecre, pour être la Regle de la Religion & des mœurs des Mahometans. Cet imposteur prétend que Dieu la lui revela pendant une nuir, qu'ils appellent la nuit de la Puissance, & dans laquelle ils croient qu'on oblient de Dieu tout ce qu'on lui demande. Ils disent néanmoins que l'Ange Gabriel la revela à diverses sois & en divers temps; c'est à eux à accorder cette contradiction.

Mahomet.e vint au mode l'an DLXXVII.

K 2 dans

A P. 207. Ad 262, pp. 263. cp. 267.26

dans une ville de l'Arabie heureuse appellée la Mecque. Ses parens étoient d'une famille illustre, mais pauvre. Il nâquit aprés la mort deson Pere, & perdit sa mere six ans aprés. Son Grand-pere le prit chez lui pendant deux ans, mais étant aussi mort, un de ses Oncles s'en chargea; & l'engagea ensuite à une semme riche appellée Chadige, qui en sit son Camelier, pour transporter ses marchandises en Syrie & ailleurs sur ses Chameaux, jusqu'à ce qu'elle l'épousa âgée de 40. ans, quoi qu'il n'en eût que 25. Ils vécurent 24 ans ensemble. & elle eut de lui trois garçons, qui moururent jeunes, & quatre filles. Ce mariage l'aiant enrichi, il commença à être. un peu plus consideré, & à seindre des révelations & des inspirations, qu'il répandit en divers lieux, & qui animerent les Koreischiunes de leurs superstitions, quoi qu'il cût été Elevé dans leur Religion. Ce sur ce qui l'obligea à se retirer après la mort de sa semme, dans un village nommé Jatrib, qui a été depuis appelle Medine, c'est à dire la ville du Prophete. Le nouveau Prophete prit ensuite jusqu'à dix-sept semmes, selon quelques-uns, & jusqu'à vint-une selon les auzres, & sit diversses expeditions militaires. qui lui furentili favorables, tant contre les Juiss que contre les Koreischises, qu'en l'es-pace de neuf ans il emporta plusieurs places dont il demeura le Mairre. Ensin il mourut de sierre chaude à Medine âgé de 63. ans.

H

Il y a des Auteurs Arabes, qui attribuent des Miracles à Mahomet, a mais les autres les nient. Par exemple, les premiers sont dis re à Mahomet que la Lune s'étant appro-chée de lui, il la fendit en deux. M. Pfeisses remarque, aprés Beidavi, que jamais Mahomet n'a dit cela, mais sculement, qu'avant le dernier jour, on verra ce prodige dans le eiel. Ils lui font dire qu'à la prise de la ville de Chaibar, une semme Juive lui aiant presenté un agneau empoisonné, l'agneau tout tôti l'avertit de ne le manger pas. Mais Abulseda raporte simplement cotte histoire, comme si Mahomet en aiant goûté un morceau, & s'etant aperçû qu'il étoit empoisonné, avoit dit après l'avoir craché contre terre; cet agneau me dit qu'il est empoisonné, c'est à dire, je sens que cela est empoisonné. En esset il consesse souvent, dans l'Alkoran, qu'il ne pouvoit faire de miracles. C'est pourquoi il faut regarders comme une sable, ce qu'on dit du pigeon qui venoit manger dans son oreille, & du taureau qui ne vouloit rien manger qu'il ne le lui donnât de sa propre main. M. Pseise serien écrit de pareil, & que ce sont des productions du zele déreglé de quelques. Chrétiens contre cet imposteur. eiel. Ils lui font dire qu'à la prise de la ville: Chrétiens contre cet imposteur.

Mais s'il ne pouvoit faire de miracles, & s'il ne s'en est jamais vanté, il n'a pas laissé

K 3 de-

de supposer qu'il avoit communication avec l'Ange Gabriel, qui lui revela l'Alkoran. La verité a est qu'il apprit une bonne partie de ce qu'il y a de fabuleux ou d'impie dans ce livre, de quelques Iuiss, & de quelques Moines Nestories, dont M. Pfeisser rapporte les noms & l'histoire, & comme il étoit Korrischite de Religion & qu'il vivoit parmi les Arabes, il prit aussi de leurs rites & de leus opinions ce qui le pouvoit accommoder. Nôtre Auteur marque ce que Mahomet a pris des traditions des Iuiss, outre ce qu'il a emprunté de l'ancien Testament. Il découvre aussi d'où il peut avoir pris ce qu'il dit de Iesus-Christ, en remarquant qu'un des Moines Nestoriens qu'il fréquentoit, nommé Bohaira, lui avoit explique plusieurs Chapitres de l'Evangile.

Aprés avoir parlé de l'origine de l'Alkogan, M. Pfeisser fait l'histoire de la maniere dont il a été compilé. b Ce n'étoir du vivant de Mahomet que divers petits ouvrages separez; mais après sa mort un de ses compagnons de fortune appellé Abubecre prit le soin de ramasser tous ces mémoires, sans aucun ordre e, excepté que les plus longs sont placez avant les plus courts. Il parle d'abord apré la Présace, de la vache rousse, dont il est parlé au Chap. x des Nombres. Dans le 3. Chapitre, il est parlé de la famille d'Amram; dans le 4. des loix & des céremonies qui concernent les semmes;

4511

dans le 8. des dépouilles qu'il remporta dans la Campagne de Badara; dans le 9. de la repentance; dans le 10. de Ionas; dans le

la repentance; dans le 10. de Ionas; dans le 11. d'Eber; dans le 12. de Ioseph; dans le 13. du tonnerse; dans le 14. d'Abraham;& ain£

de suite jusqu'à la fin, en confondant le cielavec la rerre, les hommes avec les bêtes, le:

passé, le present & l'avenir.

Ce livre est divisé en 114. Chapitres qui sont appellez Surates, c'est à dire Lesens, parce que l'Auteur donnoit chacun de ces Chapitres à apprendre à ses sectateurs. On trouve dans notre Auteur a le sommaire de chacune de ces Surates, avec la récompense qu'elles promettent à ceux qui les livont de ces Surates de dix, en faisant de la première la Présace du livre, & en divisant las seconde en quatre; la troisième en trois; la quatrième en quatre, la cinquième en deuxs, se la sixième en trois.

Ceux qui ausont envie de connoître: mieux l'Alkoran, qu'on ne le connoit ordinairement, seront obligez à Mr. Pfeisser de la peine qu'il a prise d'examiner ce livre avec tant d'exactitude. Il a remarqué en parlant de la Masore des Iuiss, le nombre des versets, des mots, & des lettres de l'ancien Testament; & il a fait la même chose à

K 4 l'égard

ap.319.279.280.281. k278.

# 224 Bibliotheque Universette

l'égard de l'Alkoran. All dit que l'exem-plaire de Medine a 6216 Versets. 77639 mots, & 323015. lettres.

M. Pfeisser sait en suite quelques remarques sur l'abondance des termes, qui se trouvent dans la Langue Arabe, qui est celle où l'Alkoran a été écrit, il remarque qu'un Lion se peut nommer en plus de cinq-cens façons en cette langue; qu'un Serpent a plus de deux-cens noms differens; que le Miel en a plus de quatre-vingt, & l'Epéc-plus de mille. Cette abondance de termes peut beaucoup contribuét à l'elegance des auvrages, qui sont composez en Arabesc'est: pourquoi. l'Alkoran passe chez eux, pour le livre le mieux écrir qui soit dans le mon-nic; & le saux Prophete, qui l'a composé, n'a pas craint de désier rous les Démons de l'infer de produire quelque chose de pareil, Alkoran.

Lestyle en est poérique, aquoiqu'en ait. pû dire Scaliger, car on y trouve souvent des. simes & de la mesure. Pour ce qui est de la matiere, on y rrouve de l'histoire prophane, & de l'histoire Sainte , c mais étrangement défigurée. On y voit diverses avantures de Mahomet; on y lit une partie de la vie d'Esope, sous le nom de Lokman, d parmi des restes considerables de la veritable. Théologie. L'Alkoran ne reconnoît qu'un seul Dieu, infini, tout puissant, connoissant toutes choses, présent par tout, qui a créé le.

ap. 119. 130. 284. bp. 286. 287. cp. 288. 289. d 290.291,

des mauvais Anges de la Providence divine dans le bien & dans le mal, des bonnes œuvres & de leur récompense, de la répentance, de la justification gratuire & par les œuvres, du Décalogue, du jour destiné au service public, qu'il attache au Vendtedi, du mariage & des degrez prohibez, de la resurrection des morts, du dernier jour & du jusgement, de la vie éternelle & du Paradis, de l'enfer, de Iesus Christ, &c.

Mahomet y dispute souvent contre les Moreischites, c'est à dire contre les Paiens de son pais & de son temps, dont il condamne l'Idolatrie en partie, parce qu'ils adoroient certaines Déessés de pieue, appellées Allath, Alozza & Menath, & certains Dieux appellez, Vodda, Sevaha, Lagut, Iank, & Neser, dont le premier étoit représenté sous la forme d'un homme; le second sous celle d'une fomme; le troisiéme sous celle d'un Lion; le quariéme sous celle d'unne Aigle. Outre cela ils appelloient les Anges, les filles de Dieu; & enfin ils nioient la resurrection & le jugement après la mort. Ils avoient aussi accourume de sacrifier leurs enfans, non pas tant par Religion, que: de peur de comber dans la pauvieté. Ils faisoient la procession tout mids autour de leurs temples. Ils affianchissoient, pour ainsi dire, les brebis de les chameaux, aprés. K 5 50

qu'ils avoient produit un certain nombre d'animaux de leur espece; & ne les appli-

quoient plus à aucun usage commun.

Mahomet n'a pas plus épargné les Iuis que les Koreischites, ail leur reproche d'avoir fait mourir les Prophetes de Dieu, d'avoir corrompu l'Ecriture, & que c'est pour ce sujet qu'ils sont dans la paurreté, dans le mépris & dans l'exil.

Hn'est pas plus moderé à l'égard des Chrétiens; b ausquels il reproche d'associer le Messie avec Dieu. Il prétend que le Messie ne sur pas crucissé, mais que sudás Sut mis en sa place. Il dit que Iesus étoit la Parole de Dieu, & le fils de la Vierge, conçû du Saint Esprit, qui à enseigné la verité aux Luifs, & qui a fair plusieurs miracles. En géneral s'il y a quelque chose de bon

dans l'Alkoran, on y trouve une infinité de fables, d'absurditez & d'impietez, dont Mr. Pfeisser a recueuilli quelques-unes qu'on

peut voir dans son livre. b

Cependant on ne peut exprimer le respect que les Mahometans ont pour ce méchant livre. Il y e va de la most pour celui d'entre eux, qui seroit convaincu de l'avoir laissé toucher à qui ce soit d'une autre Religion que de la leur. Ils ne le lisent jamais qu'aprés s'être lavez, & de peur que quelcun ne le touche, par imprudence, sans être purisse, ils écrivent sur la couverture cette sentence ordinairement en lettres d'or : qu'aucun

AP.198.314. 6P.199.6 P.312.313

24

me le touche s'il n'est purissé. Ils le lisent presque à toute heure, & ils disent qu'un certain Abi Hanisah Alnooman aiant été emprisonné, parce qu'il ne vouloit pas exercer la Charge de Iuge, le lut jusqu'à sept mille sois pendant sa prison.

M. Pfeisser rapporte une histoire d'une action, qui doit avoir beaucoup contribué à faire estimer ce livre. Le Calife Omar, au commencement du Mahometisme, publiant par tout que l'Alkoran contenoit tout ce qu'il faur croire & savoir, sit rassembler tout ce qui se put trouver de livres dans son Empire, & les sit donner aux baigneurs pour en chausser leurs étuves; ce qui seur servit au lieu de bois pendant six mois, si s'ou en croit l'histoire. Il est à présumer que la raresé des autres livres ne servit pas peù à faire estimer celui-ci. a

On a vii jusqu'ici plusieurs versions de l'Alkoran, mais il n'y en a aucune qui satissafis les Savans. Ce qui rend cette traduction difficile n'est pas la grosseur de l'ouvrage, dont le texte n'est pas plus long que
le N. Testament, mais le style en est fort
obscur. Mr. P seisser promet cependant d'en-

donner une traduction exacte.

Outre l'Alkoran, les Mahometans estiment fort certaines traditions de Mahomet, qu'ils appellent Suna, d'où ceux qui les reçoivent sont appellez Sunites. b'Ces traditions contiennent vout le droit Civil &. Canonique des Mahometans, & sont renfermées en un volume composé de quatrevingt-dix-sept Chapitres, dont on trouvera. les titres dans ce livre, men attendant que M. Pseisser nous donne l'Ouvrage tout. entier.

Aprés avoir donné le détail de l'Alcoran, môtre Auteur b examine les principaux differens des Turcs & des Persans dans la Religion. Dés le commencement du Mahometisme, il s'éleva exxxxx sectes differentes, dont la plus célebre sur celle des Alishi, qui se partagerent encore en exx autres sactions, qui habitent aujourd'hui la Perse.

Pour donner la juste disserence de la Religion des Turcs & des Persans, Mr. Pfeisser

e remonte jusqu'à l'origine de ces deux

grandes nations. Il croit que le mot de Turcvient du mot Tark, qui signisse un voleur en
cette langue, & que c'est la raison pour laquelle le nom de Turc est odieux à la Porte où l'en aime mieux le nom de Sarrasin,
ou d'Agarenien; parce qu'ils prétendent
parce moien passer pour la posteriré d'An
braham.

Mais ils affectent sur tout les uns & les autres, le nom de Musulmans, c'est à dire de fideles, ou d'Orthodoxes, Mr. Pfeisser e sait la description de leur premiere Religions avant qu'ils custent reçu l'Alkoran. La pluspart

mp.447. ml 453. bp. 390.3911. 6p.390}

pluspart des Persans adoroient autressois le séu; mais les Sarrasins, ou les Arabes avoient presque une infiniré d'idoles. Caroutre ce qui a été remarqué de la Religion des Koreischites, il y avoit dans un seul temple de la Mecque 360 idoles, dont la principale s'appelloit Hobal. C'étoit la forme d'un homme, qui tenoit sept stêches en sa main.

Pour ce qui est de la Religion qui domine aujourdhui chez les Persans & chez les. Turcs, ils respectent également l'Alkoran; ails reconnoissent la divinité de l'Ecriture Sainte; ils croient même qu'il est parlé de Mahomet & de l'Alkoran, Deur. xxx111.2. Pf. 1. 2. Jean xv1.7. & ils accusent les Chrétiens d'avoir corrompu le N. Testament. 6 : Its ont un souverain Pontise, que les Persans appellent Seder, & les Turcs Mufti,qui sont les souverains juges de toutes leurs Controverses. c. Il y a plusieurs sortes de Moines parmi eux. Á lls fétent le Vendredi. . ells observent la circoncision, mais ils ne circoncisent ordinairement que de puis la dixiéme année des Enfans, jusqu'à la quiazieme, f quoiqu'ils leur donnent le nom : dès qu'ils naissent. Ils sont obligez d'aller tous les jours cinq fois à la Mesgide, on a Mosquée faire leurs prieses. g La 1. Devant que le Soleil soit levé, où ils se prosternent quatrefois,

#p. 403.405, b 407. ep. 408.409...

## 44. ## 413. ep. 413.414. fp. 415.

## 416.417.418.

voit le reste des disserences des Turcs & des Persans, à la fin du livre de Mr. Pfeisser, soit à l'égard de leur Créance, soit à l'égard de leur Culte, & de leur Morale.

Mais cette aversion, qu'ils ont les uns pour les autres, cesse quand il est question de marquer ce qu'ils pensent des Chrêtiens, qu'ils regardent comme les plus immondes de toutes les creatures. « C'est pourquoi ils leur sont une infinité d'injustices, en les insultant dans les suës, & en les frapant même souvent, dans les lieux où il n'y a point de commerce établi avec eux. La plus sûre Sauvegarde parmi eux ests d'être bon Medecin, & c'est le grand secret dont se servent les Missionnaires, qui vont dans la Perse & dans la Turquie.

### X. .

1: Réponse de Mi. VARILLAS à la CRITI-QUE de Mi. BURNET, sur les deux premiers Tomes de l'Histoire des révolutions : arrivées dans l'Europe en matiere de : Religion. A Amsterdam, chez Savource 1687. in 12. pag: 300.

1. Défense de la CRITIQUE Du Neuvième Livre de l'Histoire de Mr. VARILLAS, où il parte des révolutions arrivées en Angleterra

49,414:482

& Historique de l'Année 1687. 233: Angl. terre en matiere de Religion. Par-Mr. Burnet, Docteur en Theologie. Traduite de l'Anglois. A Amsterdam,. chez le même, pag. 147. in 12.

N'met ces deux Livres l'un près de l'autre, pour éviter des répétitions, ou l'on tomberoit necessairement, si on les soparoit, en rapportant les réponses de M. Varillas, & les repliques de Mr. Burnet. On a déja pu voir dans le 3. Tome de gette. Bibliotheque p. 130. les principales choses que le dernier a censureés dans le livre du premier. Le Lecteur y pourra recousir pour rrouver ce qui peut avoir du rapport à ce que l'on va dire, sans qu'il soit necessaire:

que nous le répétions. z. M. Varillas desavouë a l'Histoire du Wielesanisme, quoi qu'il l'ait inserée pres-que entiere dans son Histoire de l'Hérésie,. & qu'il n'en ait retranché que quelques en-droits un peu trop libres, pour plaire aux Conducteurs de l'Eglise Romaine. L'Auteur de la Version Françoise de la premiere Critique de M. Burnet, qui avoit attaqué: M. Varillas là dessus, lui soûtient dans un petit Avertissement qu'il ne peut pas la desavouër, sans laisser de grands soupçons dans l'esprit de tout le monde, qu'il ne le fait que par Politique.

2. M. Burnet se plaint que M. Varillas a. mal rapporté le titre de sa Critique, asia. qu'on crût que toutes les fautes qui peuyent:

ap. I.

vent être dans ces deux premiers Volumesse réduisent à ce que M. Burnet a rematqué, au lieu qu'il n'a eu dessein que de critiquer le neuviéme Livre, comme on le peut

voir par le titre de son ouvrage.

3. Il croit que a M. Varillas, qui a fait rimprimer dans sa Réponse la Critique entiere de son Adversaire, n'avoit pas ce dessein d'abord, pour plusieurs raisons qu'il rapporte, a particulierement parce qu'après l'avois publiée sidelement, dans la résuration il cite autrement qu'il n'y a dans le texte. M. Burnet avoit dit que le Lord Darnley auroit été un dangereux competiteur pour Marie d'Ecosse à la couronne d'Angleterre, mais M. Varillas rapporte ces paroles, comme si M. Burnet avoie parlé d'un Competiteur à la Couronne d'Ecosse, a prouve au long que personne ne la lui pouvoit contester avec raison, ce qui lui est sans doute fort aisé.

4. L'Auteur de la Critique avoit reproché à l'Auteur de l'Histoire de l'Hérésse,
qu'il citoit des Manuscrits, qui n'avoient,
jamais été. Ce dernier n'en produit aucun,
b mais se contente de dire que depuis vinttrois ans qu'il est sorti de la Bibliotheque du
Roi, elle a bien changé de face, é que pour
les 774. MSS. de Mrs. Du Puy, chacun sait
qu'ils ont disparu. On peut bien juger que
l'on prend cela pour une défaite, & assurément M. Varillas est engagé d'honneur à
produirs.

ap. 5. bp. 18.

# Produire au moins quelques uns de ces MSS. a comme les Lettres du Cardinal du Bellai, qu'il cite de nouveau, puis qu'on lui conteste encore une fois la sidelité de ses citations.

- 5. On l'avoit encore accusé d'inventer une infinité de choses, parce qu'aueun Auteur de quelque réputation ne les avoit écrites; mais il fait voir, que Florimond de Raymond, Conseiller au Parlement de Bourdeaux, les avoit dites avant lui. Il l'appelle à tout moment son garand, & dit aush plus d'une fois qu'il n'a été que son Echo. Cela a donné occasion à M. Burnet de critiquer cet Auteur, b & de faire voir que c'est l'un des plus méchans Historiens, & des plus infideles que l'on pût suivro. Ainsi voila les endroits les plus circonstanciez, & par consequent les plus agréables, de l'Histoire de M. Varillas dé-truits. Ce qu'il y a encore ici de particulier, c'est que cet Auteur n'avoit pas dit un mot de Florimond de Raymond en parlant des Historiens dont il s'étoit servi, & avoit cité des pieces originales, comme s'il en eût tiré lui même ce qu'il avoit emprunté du Conseiller de Bourdeaux.
- 6. M. Varillas avoit dit que la Religion s'empare en sorte de toutes les puissances de l'ame, qu'on est contraint d'écrire ce qu'el-le persuade, sans s'embarasser autrement s'il est vrai ou saux. On l'a critiqué de ce qu'il faisoit entendre ici que la Religion in spire

sp.57. bp.24. & dans les Add. nom.2.

inspire le mensonge: il répond à cela, qu'ilin'a pas voulu parler Seulement a de la vraie Religion, mais aussi des sausses, & que c'est un principe de l'Eglise Catholique, de ne s'embarasser point si ce qu'elle a décidé est vrai, ou non. On peut bien juget que M. Burnet b n'a pas laissé tomber cet étrange aveu, que la Religion Catholique s'empare si bien de l'esprit des Historiens, qui suivent ses principes, qu'ils ne disent dans leurs Histories que les faits qu'elle leur inspire, sans se mettre autrement en paine s'ils sont vrais ou saux.

7. On avoit nié quelque chose, que M. Varillas avoit avancé touchant Ferdinand Roi d'Arragon, & touchant une proposition de mariage entre la sœur de François I: & Henri V I.I.I. M. Varillas, aulieu d'enapporter des prenves positives, dit simplement e qu'il n'y a point d'inconvenient à croire que cela air été. Une autrefois, pourprouver que Florimond de Raymond étoit bien instruit de la négotiation de l'Evêque de Tarbes en Angleterre du temps de Henri VIII. il dit qu'il y a beaucoup d'apparence que les héritiers de l'Evêque avoient com-muniqué ces papiers à Florimond. Cela. donne occasion à M. Burner de lui reprocher de nouveau de n'écrire que des Romans; parce que c'est la méthode ordinairede cette sorte d'Auteurs de prendre des personnages connus dans l'Histoire, & de leur attribuer.

ap.65, b.Voiez p.52. c 118. 6 121.

# & Historique de l'Année 1687. 237

attribuer des actions qu'il n'y a point d'inconvenient qu'ils aient faites, à les considerer en elles mêmes, & qui ne sont pas mê-

me toûjours destituées d'apparence.

faisoit deux personnes de l'Empereur & du Roid Espagne, quoi que ces deux caracteres sussent réinis dans celle de Charles-Quint. M. Varillas dit qu'il n'y a qu'à prendre garde que Charles Quint avoit recherché deux sois Marie d'Angleterre; l'une, n'étant encore que Roi d'Espagne, & l'autre étant Empereut, mais il n'apporte aucune preuve par où il paroist que ce Prince avoit été entre ceux qui prétendoient à Marie, avant qu'il sût Empereur.

9. On avoit accusé M. Varillas d'avoir

on avoit accusé M. Varillas d'avoir cité Cajetan infidelement, quoi qu'on aix reconnu depuis qu'en effet il y avoit dans les Opuscules de Cajetan une Consultation sur la matiere dont il s'agissoit. Mais on a persisté à soûtenir que Mr. Vauillas faisoit dire à ce Cardinal des choses, qui ne sont point dans la Consultation M. Varillas prend le premier aveu pour une marque que l'on avoit eu tort de l'accuser d'insidelité; mais on sui soûtient de nouveau que Cajetan n'a point dit ce qu'il sui fait dire. Pour ce qu'il avoit dit, qu'on craignoir à Rome qu'Henri ne s'allist en des familles suspendes d'Héréses, dans un tems où il n'y avoir sien de semblable à craindre, savoir en MDIII, on ne prétend pas qu'il puisse s'en

tirer en mettant cotte faute, comme il fait, sur le Compositeur d'Imprimerie, qui devoir mettre suspectes au S. Siege. On se moque encore de ce qu'il dit a que la République de Venise avoit équippé trois superbes flottes pour prendre Ferrare, parce que tout le monde sait que Ferrare n'est pas une ville maritime, & qu'on ne la peut attaquer par eau, qu'en remontant le Po avec de petites barques. Il en est de même de cette flotte qui parut, selon M. Varillas, sur le Lac de Benaccio, dont la plus grande longueur n'est que de trente miles, & la plus grande largeur que de dix. Si l'on y vouloit mettre des Vaisseaux de Guerre, il les faudroit faire fabriquer sur les bords, & les construire fort petits & fort legers, autrement il ne poutroit pas les porter. Il n'y a jamais eu que de perites barques, bien loin d'y avoir eu de superbes flottes.

10. On releve plusieurs autres fautes de la même force, & de plus on produit deux autoritez considerables, b dont l'une est du fils du Chevalier Thomas Wiat, où il justifie Anne Boleyn; & l'autre d'un Italien nommé Cassali e Ambassadeur de Henri VIII à Rome, par où il paroît que le Pape Clement V II. avoit eu dessein d'accorder

à ce Prince la permission du Divorce.

11. Pour faire voir que ce n'est pas seulement dans l'Histoire d'Angleterre, que M. Yarillas fait des sautes grossieres, on a sait

#p. 231. kp. 107. cp.115.

& Historique de l'Année 1687. 239 un extrait de ce que les Auteurs du Journal de Leipsic ont dit de son livre, au mois d'Octobre de l'année 1686. où ils lui ont reproché bien des bévues; & entre autres une qu'il a commiseà l'égard d'Albert de Brandebourg, qui de Maître de l'Ordre de Teutonique étoit devenu Duc de Prusse. M. Pufendorf vient aussi de publier une seconde Edition Allemande de son Introduction à l'Histoire, où il montre que M. Varillas entend aussi bien l'Histoire de Suede, que les autres. Ce Livre de M. Pufendorf a été traduit élegamment en Latin, par un habile Allemand, nommé M. Cramer, excepté quelques feuilles de la fin imprimées à Francfort, qui ont été traduites par un autre. Mais on les a fait rimprimer en Hollande, de la Traduction de M. Cramer. On pourra parler de ce Livre en une autre occasion.

3. Nouvelles Accusations contre M. Varillas, ou remarques Critiques contre une partie de son premier Livre de l'Histoire de l'Hérésie, par M. DE LARROQUE. A Amsterdam chez Savoures. 1687. pag. 162.

Oici un Ouvrage où l'on entreprend de faire voir que M. Varillas a commis de très grandes fautes dans les endroits de l'Histoire du Wiclessanisme, qu'il avoue, puis qu'il les a fait rimprimer dans celle

de l'Hérésse, quoi qu'il y ait divers retranchement, comme d'autres le lui ont reproché, & comme M. de Larroque le fait voir encore plus au long, en examinant ce que nôtre Auteur dit de Jean Hus. C'est jusqu'où s'étendent les remarques Criti-ques, & cependant on reproche un si grand nombre de fautes à M. Varillas, que si l'on peut juger du reste de ses Histoires, par celle-ci, le Catalogue de ses sictions & de ses bévuës ne seroit gueres moins gros que ses livres. En esset M. de Larroque produit dans la préface un extrait d'une Lettre de M. d'Hosser, Généalogiste du Roi de France, où ce dernier sait voir qu'il y a diverses fautes seulement dans l'Epître Dédicatoire & dans l'Avertissement de la Pratique de l'Education d'un Prince. Le même a assure dans une Lettre écrite à un de ses amis à Londres, qu'il a corrigé plus de quarre-mille fautes dans le Charles IX. de M. Varillas, comme on le peut voir en conferant la premiere Edition, in 4. avec la seconde in 8. sans que l'Auteur ait daigné le témoigner dans la

La Critique de Mr de Larroque est com-

me composée de trois parties.

I. Dans la premiere, qui s'etend depuis la p. 8. jusqu'à la 98. on examine l'Histoire que M. Varillas a faite des sentimens de Wiclef, & l'on y remarque un tres-grand nombre de fautes dans les noms, & dans la Chro-

Préface.

& Historique de l'Année 1687. 241 nologie, des fictions à chaque page, des con-tradictions & des absurditez que l'on pourxa voir dans l'Original, qui merite d'être lû & qui n'est pas long. On ne se contente pas de relever les fautes de M. Varillas; on débrouille divers endroits de l'Histoire de Wiclef; on rapporte des Actes considerables, comme une Confession de Wiclet inserée à la p. 73. par où il semble que l'on croioit alors en Angleterre, plûtôt la Consubstan-tiation que la Transsubstantiation; enfin on amontre que Wiclef n'étoit pas extrémement homme de bien, & qu'il n'étoit pas non plus dans les sentimens des Protestans d'aujourdhui; comme James, qui a écrit une Apologie exprès pour Wiclef l'a pré-tendu mal à propos, quoi qu'on avouë au reste qu'il n'avoit pas à peu près un si grand nombre d'erreurs, que ses ennemis lui ont attribué.Il paroit, par tout ce qu'on dit, que M. Varillas a composé son Histoire sur la simple lecture de Walsingham, ou de Harpsfield, auteurs passionnez & peu sincetes, qu'il a embellis, comme il a trouvé à propos, en attribuant aussi aux personnages de ce temps-là des sentimens, qu'il n'y a point dinconvenient qu'ils aient ess pour me servir de ses termes, & des actions vrai-semblables, de même que font les Auteurs des Romans, ainsi qu'on le lui a reproché de France, d'Angleterre, d'Allemagne & de

Suede.

II. Secondement M. de Larroque critiTome VII, Que

# 242 Bibliotheque Universelle

que l'Histoise de Jean Hus, dans laquelle M. Varillas n'a fait qu'embellir Coclée le plus passionné de tous les Auteurs, comme on le fait voir par un passage que l'on en cite p. 102. en Latin, étant trop horrible pour être traduit en François. On estime autant la probité & la constance de Jean Hus, que l'on a blâmé la légereté & l'orgueuil de Wicles. On releve des fautes semblables à celles que l'on a apportées dans la premiere partie, & dont apparemment M. Varillas ne se la vera jamais.

III. Enfin depuis la p. 148. jusqu'à la fin, on s'applique à faire voir que Jean Hus a vécu & est mort dans les principaux sentimens de l'Eglise Romaine. Ainsi on croit que les Protestans ont conté Jean Hus trop légerement parmi leurs Martyrs, sous prétexte qu'il a repris quelques erreurs de l'Eglise Romaine; & que les Catholiques lui ont attribué mal à propos d'énormes hérésies. parce qu'ils ne nouvoient comhérésies, parce qu'ils ne pouvoient com-prendre qu'il eût été condamné au seu sans cela, par le Concile. Cependant Luther & Fox, parmi les Protestans, avoient reconnu qu'il étoit presque en tout Catholique Romain: & le Jesuite Rosvoeide dans son Apologie pour le Concile de Constance a prouvé au long la même chose. M. de Larroque le montre encore ici aprés seu M. son Pere, à l'égard de la Transsubstantiation, de l'Invocation des Saints, du Purgatoire, de l'anneur qu'on rend aux images, de la Confession feffion

fession auriculaire, du mérite des œuvres, & du nombre des Sacremens. M. de Lattoque conclut de là qu'il n'a pas été Mattye de la Religion des Protestans, mais seulement de quelques dogmes, dont on a raison de le regarder comme le véritable Martyr, quoi que d'ailleurs plongé en diverses erreurs. Ainsi on n'a pas fait dissiculté de donner ce même titre à des Hérétiques, qui ont autresois sousser la mort pour le Christianisme, sous les persecutions des Paiens.

4. Histoire des Révolutions arrivées en Europe, en matière de Religion, par M1. VA-RILLAS. Tome III. & IV. in 12. A Amsterdam chez Desbordes.

A Prés ce qu'on vient de dire de cet Auteur, & ce qu'on en a dit ailleurs, les
Lecteur ne s'attendra pas qu'on en donne
aucun extrait. On n'a pas entreptis cet Ouvrage, pour abreger au public les Romans
qui paroîtroient, mais seulement les Histoires veritables & les autres bons livres.
Ces deux Tomes ont paru un peu avant
la Réponse à M. Burnet, & les deux Critiques dont on vient de parlet. En voici une
troisième, mais qui sera apparemment la
derniere que l'on fera contre M. Varillas,
le Public étant désormais tout à fait détrompé à son égard. Ce sera beaucoup pour
M. Varillas, s'il peut être mis dans le

# 244 Bibliotheque Universelle

rang de Scuderi, de Calprenede, & des autres Auteurs, qui ont fait des Histoires que l'on pourroit sans inconvenient regarder comme véritables, si ces Auteurs n'avoient avoité de bonne soi qu'elles sont de leur invention.

S. Critique du III. & IV. Volumes de l'Histoire de M. Varillas, en ce qui regarde les affaires d'Angleterre. Traduite de l'Angleis de M. Burnet, Docteur en Theologie. A Amsterdam chez Savourer. in 12. p. 161.

E Traducteur de cette seconde Critiuquen'est pas le même que celui, qui a traduit la première & la défense dont on a parlé. Les occupations de ce dernier ne lui aiant pas permis de continuer, comme il l'auroit souhaité, à traduire ces pièces de M. Burnet, un autre personne a travaillé sur celle-ci. Mais elle n'en est pas moins fidele, & peut-être même plus literale, le Traducteur aiant suivi l'Original le plus exactement qu'il lui a été possible. Il y a beaucoup de sel dans cette piece, aussi bien que dans les précedentes. Mr. Burnet a cru. comme il le dit en quelque endroit, qu'il seroit trop ennuieux de dire éternellement que M. Varillas ne débite que des fictions, & qu'il étoit bon d'égaier un peu la matié-re, en raillant son Adversaire, lors que l'occasion s'en présenteroir.

Π

# & Historique de l'Année 1687. 245

Il le raille d'abord cruellement sur le pa-rallele qu'il a voulu faire, dans son Epitre dédicatoire, entre le regne de Louis le Grand. & le regne court & méprisé d'une Princesse, qui s'étoit attiré l'aversion de son Epoux & la haine de ses peuples. Outre cola M. Varillas suppose deux faussetez, l'une que Marie d'Angleterre ne travailla point à la destruction de la Religion Calviniste, mais. qu'elle se contenta de rétablis la Catholique: l'autre c'est qu'elle en vint à bout, pas-le secours de l'Espagne. Au contraire tous-les Historiens conviennent que Marie dé-truisit en dix-huit mois- tout l'établissement, que la Religion Protestante pouvois: avoir par les Loix d'Angleterre, & qu'elle: fit mourir un grand nombre de Protestans. On sait encore qu'elle ne permit point aux: Espagnols de se mêter du Gouvernement de: l'Angleterre, ce qui donna à Philippe de l'a-version pour elle; & que bien loin d'être secourue de quelques troupes d'Espagne, elle: entreprit à sa sollicitation une guerre contre: la France, où elle perdit Calais. On voit -ainsi, dès l'Epître dédicatoire, ce que l'ou: peut attendre de M. Varillas; & d'ailleurs le Panegyrique, qu'il veut faire du Roi de France en le comparant à Marie d'Angleterre, est si étrange, qu'il n'y a personne allurément qui pût s'engager dans cette compa-raison, qu'un Auteur, qui en faisant le zelé pour la gloire de son Prince, qu'il prétendoit avoir été attaquée, dit: a qu'il suffit de remarquer a Rép. à M. B p.12.

marquer en passant que l'ambition n'a pas eu plus de part dans les guerres de sa Manjesté, que la supersticion dans le dessein qu'elle a executé d'abolir l'héresie en son Roiaume. C'est là assurément sermer la bouche 'aux ennemis de la France, & à ce trait on peut connoître les talents de M. Varillas pour la

conversion des Héreriques.

Après cela il suffira de dire que M. Burmer critique plus & de quatre-vints endroits. en ce que M. Varillas raconte concernant d'Anglererre, où il remarque un si grand mombre de bévuës, qu'il est éconnant que M. Varillas, aprés avoir été critiqué comme al l'a été, air encore exposé au public des Ecrits aussi pleins de fautes que les précedens. & leur ait donné le nom d'Histoires. Ce qui surprendra encore plus, c'est qu'il ne s'est pas hasardé seulement à marquer les vues secretes de ceux dont il parle, & que personne ne sait non plus que lui, mais il produit des nombres exacts, comme s'ils les ssavoit, & fait de longues énumerations, où sel n'y a rien de vrai. Il dit, par exemple, que b, durant la maladie de Henri VIII, sa con-S science eut le temps de lui reprocher les 2. , Cardinaux, les 3. Archevêques, les 18. Evê-., ques, les 14. Archidiacres, les 500 Prê-, tres, Abbez & Prieurs, les 60 Chanoines, , les 50 Docteurs, les 12 Dues, Comtes ou , Barons, les 29 Chevaliers, les 336 Gena, tils-hommes, & un nombre presque infini

& Historique de l'Anneé 1687. 247 , de peuple qu'il avoit fait mourir, pour "'établir sa Primauté sur l'Eglise d'Angle-"terre. Henri ne sit mourir qu'un Cardinal savoir Fisher on n'executa aucun Archevêque aucun Evêque, ni aucun Archidiacre;il n'y eut que 41. autres Ecclesiastiques, qui souffrissent le dernier supplice. A l'égard des Laiques il n'y eut que 1. Duc, 1. Marquis, 2. Comres, 3. Barons, 10. Chevaliers & 33. autres, dont quelques uns étoient des Paisans. On peut voir les noms d'une partiede ces gens-là, le temps & la cause de leur mott à la fin du troisséme livre de l'Histoire de la Réformation. M. Varillas seroit obligé, s'il vouloit répondre, de produire les Procès de ces gens-là, on au moins quelque Auteur digne de foi, de qui il ent tité la liste qu'il a produite. Mais on croit que nôtre Auteur n'a point de meilleur moien de se soûtenir, que d'assurer hardiment tout ce qui lui vient en l'esprit, dans la pensée que le public, qui n'aura jamais oui parler d'une hardiesse semblable, ne pourra croire qu'il ait été capable de faire ce dont on l'accuse. Outre cela biendes gens d'entre le peuple liront ses histoires, sans lire les Critiques qu'on en a faites,

& ne se détromperont point.

Au reste on trouvera encore dans cette.
Critique quelques pieces Authentiques p.
95. 106.112.& 146. Cela doit engager M.
Varillas, ou à garder un silence éternel, ou à
produire quelque chose de semblable.

X I

### XI.

PHILIPPI A LIMBORCH DE VERITATE
RELIGIONIS CHRISTIANA Amica
Collatio cum Erudito Iudao. Gouda
1687. in 4. pagg. 3.64. & se tronve chea
Waasberge.

Nant que de parler des pieces conte-nuës en cet Ouvrage, il faut dire un mot du Juif, qui en a composé une partie, parce que cela pourra servir à le mieux enrendre. Il est mort, peu de temps après l'Edition de ce Livre, à Amsterdam, où il exercoit la Medecine. Il s'appelloit ici Hase Orobio, & avant qu'il sortit d'Espagne, Don Balthasar Orobio. Son Pere & sa Mere l'avoient élevé dans les sentimens des Juil, quoi qu'ils fissent prosession de la Religion Catholique, sans observernéanmoins autre chose du judaisme, si ce n'est le jeune du jour de l'Expiation, dans le mois de Tifri, c'est à dite dans le mois de Septembre. Il avoit étudié la Philosophie Scholastique à la mode d'Espagne, & s'y étoit rendu si ha-bile, qu'il sur fait Lecteur en Métaphysique dans l'Université de Salamanque. En suite il s'appliqua à la Medecine & l'exerça à Seville. En ce temps-là il fut accusé de Judaisme, & fut mis à l'Inquisition, où il demeura trois ans, & dont on lui a entendu

& Historique de l'Année 1687. 249 faire une description si vive & si horrible, qu'on souhaiteroit qu'il l'eût écrite, afin d'instruire le public de la cruauté presque inconcevable des Inquisiteurs de la Foi, dont on a déja vû une bonne partie, dans la Relation de l'Inquisition de Goa, que l'on vient d'imprimer à Paris avec Privilege du Roi, pour une seconde sois. Nôtre Juis, étant ensermé dans un cachot, où il avoir de la peine à se tourner, & où il soussire toutes les incommoditez imaginables, a assuré souvent que le long sejour, qu'il sit dans cette afrieuse demeure, lui troubloit presque le jugement, & qu'il se demanda plus d'une fois à lui même, Son yo Don Balplus d'une tois à lui meme, son yo Don Bal
, thasar Orobio & c. Suis-je bien ce Don Bal
, thasar Orobio, qui se promenoit dans Se
, ville, qui étoit si à son aise & qui avoit

, semme & ensans? Il croioit presque quelquesois que sa vie passée n'éroit qu'un songe, & que le cachot où il étoit alors l'avoit

vû naître, comme apparemment il le ver
roit mourir. D'autres fois, comme il s'éroit extrémement appliqué à la Metaphysique, il se faisoir à lui même des argumens de Mesaphysique, & les résolvoit; de sorre qu'il étoit l'Opposant, le Répondant, & le Prases tout à la fois. Il a dit qu'il se consoloit de temps en temps, par cette espece de diverrissement bizatte. Cependant il nioit tou-jours constamment qu'il sut Juis, & soussit, par un esset de la crainte de la most, des soutmens houibles, plutor que d'avoiter la Verita. L. s

Werité. Après avoir comparu deux ou trois fois devant les Inquisiteurs, il sur appliqué à la question, qu'il représentoit de cette forte. Dans le sonds d'une voute soûterraime, & éclairée par un petit nombre de flam-Deaux, on comparoit devant deux personmes, dont l'une est un juge de l'Inquisition, & l'autre un Secretaire, qui après avoir de-mandé si l'on veut avouer la Verité, en cas que l'on nie, protestent que le S. Office ne fera pas eause de la most du criminel, s'il ar-zivoit qu'il expirât dans les tourmens, mais sa seuse opiniatreté. Ensuite un bourreau le deshabille, lui lie les pieds & les mains mvec une corde, & le fait monter sur un pesit siege, pour pouvoir passer la corde à des soucles de fer, qui sont attachées à la muraille. Après cela on tire le siege de dessous Les pieds du patient, de sorte qu'il demeure Suspendu par la corde, que le bourreau serre moujours plus violemment, jusqu'à ce que le criminel air confessé, ou qu'un Chirur-gien, qui est aussi présent, avertisse les Ju-ges qu'il n'en peut pas soussir d'avantage sans mourir. Ces cordes causent, comme on Le peut aisément penser, une douleur infimie, lors qu'elles viennent à entrer dans la chair, & à faire enster les mains & les pieds jusqu'à tiret du sang par les ongles. Com-me le patient se trouve violemment sené contre la muraille, & qu'en tirant les cordes avec tant de force on courroit risque de déchiter tous les membres, on a soin aupara-Yang

& Historique de l'Année 1687. 251 vant de le ceindre avec quelques bandes pat la poirrine. On les serre extrémement, & il seroit en quelque danger de ne pouvoir pas ravoir son haleine, s'il ne la retenoit pendant que le bourreau lui met ces bandes. Il conserve ainsi à ces poulmons assez d'espace, pour faire leurs sonctions. Dans le moment qu'il sousstre le plus, on lui dit pour l'épouvanter, que ce n'est que le commencement des soustrances, & qu'il fera bien d'avouer, avant qu'on en vienne à l'extrémité. Le Sr. Orobio assuroit encore qu'outre les toutmens, dont on vient de parler, le Bourreau lâchoit sur les jambes du patient une petite échelle où il étoit monté, & dont les échelons aigus causoient une douleur incroiable, en tombant sur les os des jambes. Eufin si l'accusé nie constamment, on le fait guerir des blessures que les cordes lui ont faites, & on le met dehors. Dès que notre Juif sut en libetté, il ne pensa qu'à sortit d'Espagne, & en esset il passa en France, où il sut sait Prosesseux en Médecine à Thoulouse. Il y soûtint des Theses de Putrefactione & il assuroit que par le moien de sa Metaphysique, il embarassa ceux qui présendoient à la chaire de Médecine, qui étoit vacante. Il y demeura quelque temps, faisant toujours professionde la Religion. Catholique, mais s'étant lassé d'une si long ue feinte, vint à Amsterdam, où il reçut la circoncision, & sit profession du Judais. MC.

1. 6 Après.

Après ce qu'on vient de dire du Sr. Ore-bio, on ne sera pas surpris de trouver dans ses écrits beaucoup plus de subtilité & de raisonnement, qu'il n'y en a ordinairement dans les écrits de ceux de sa Religion. Il n'est pas rare non plus de voir venir ici des gens qui avoient fait profession de la Reli-gion Romaine en Espagne, avoüer qu'ils ont été Juiss dans le cœur, pendant toute leur vie. Il est bon avant que d'entrer en matiere, de mettre ici un passage du Sr. Orobiosur ce sujer, voici comme il parle à la p.102. Bon nombre de Chanoines, d'Inquisiteurs 3. & d'Evêques sont descendus des Juifs. , Il y en a encore plusieurs qui sont Juiss, , dans le cœur, & qui seignent d'être Chré,, tiens, à cause des biens temporels, dont 
,, ils jouissent. Quelques-uns même se re-, pentent, & s'échappent comme ils peu-, vent. En cette ville & en plusieurs au-, treslicux, nous avons des Moines, qui-"se sont retirez de l'Idolatrie, des Auguy, stins, des Franciscains, des Jesuites & des Dominicains. Il y a en Espagne des. Evêques & des Moines trés-considerez, ,,dont les parens, les freres & les sœurs , sont en cette ville, & ailleurs, pour poumaturel de l'Inquisition, qui est fort propre à saire des Hypocrites, & dont la conduite inhumaine ne peut que jetter dans l'Atheisme ceux qui ne connoissent aucune Religion, que celle dont les Inquisiteurs font prod fcflion.

Essentiane de l'Année 1687. 253 session. Car le moien de se persuader, pour peu qu'on ait de lumiere, que le Christianisme autorise ces inhumanitez, & soit vraisen même temps?

Mais pour revenir à nôtre sujet, la dispute de M. de Limborch, & du Sr. Otobio est composée de trois écrits de ce Juis, & de

erois Réponses de son Adversaire.

I. Le premier Ecrit du Iuif ne contient qu'une page, & est renfermé dans quatre questions, qu'il a proposées par écrit. Il demande: 1. Qu'on lui donne un passage du Vieux Testament, où il soit dit qu'il étoit: absolument necessaire de croire au Messiequi devoit venix, pour être sauvé: 22 Qu'on lui en produise un, où il soit dit expressément, qu'il n'y a que la foi au mes-sie, par laquelle Israël puisse être sauvé, & rétabli dans la grace de Dieu; 3. Qu'on en marque un, où il soit dit qu'Israël seroit zépandu par tout le monde, & qu'il ne sezoit plus le peuple de Dieu, jusqu'à ce qu'ili eût cru au messie :: 4. Que l'on en rapporte: un, où Dieu dise qu'excepté les commendemens moraux, tout ce qui est dans la Loi sont des types, de ce qui devoit arrivez du temps du messie, & qu'il est permis d'expliquer la Loi d'une maniere mystique, en negligeant le sens literal. Il ajoûte quelques notes marginales, qui ont fait naître divers incidens, ausquels on ne s'artêtera pass Cette dispute en est d'ailleurs si pleine, Qu'il setoit impossible de les rapporter, sans

s'engager dans une longueur, qui passeroiz de beaucoup les bothes, que nous nous sommes prescriptes dans nos extraits.

M de Limborch résour ces questions par ces Principes: que la Révelation divine est la regle de nôtre soi & de nôtre conduite; & que l'on est obligé de croire tout ce que l'on sait être révelé de Dieu. Cela étant ginsse con répond à la premiere quessions. ainsi, on répond à la premiere question, qu'il suffisoit que Dieu promit le messie, pour faire comprendre qu'il vouloit qu'on crût cette promesse: à la seconde, qu'il suffisoit que Dieu revelât à Israël, par le ministere du messie, lors qu'il sur venu, que ce peuple ne pouvoit être sauvé que par son moien: à la troisséme, que la promesse mê-me de Dieu, touchant le messie, montre me de Dieu , touchant le Meine , montre assez que Dieu vouloit qu'on le reçur, lors qu'il seroit venu , & qu'en le rejettant , on ne pourroit participer à ces graces: à la quarriéme ensin , qu'on ne doit pas rejetter légerement le sens literal , & que l'on ne doit recourir au mystique , que lors que la chose même y oblige ; que les Juiss le sont à tout moment ; & que si cela étoit de contra de ceux qui ont vécu avant la veinconnu à ceux qui ont vécu avant la venuë du Messie, Dieu aussi n'exigeoit pas d'eux une connoissance distincte de ces my-steres; qu'au reste Dieu a fait assez entendre par moise & par les Prophetes, qu'il avoit bien plus d'égard au culte moral qu'au cé-rémoniel, & qu'aussi le messe a établi un sulte bien plus parsait que le Céremoniel.

Historique de l'Année 1687. 253 que Dieu lui même a rendu ensuite impossible à pratiquer, en permettant qu'on détruisit pour jamais le Temple de Ierusalem.

A la verité de Sr. Orobio, par ses questions, n'a fait qu'embrouiller la dispute de difficultez, qui ne lui sont venues dans l'esprit que pour n'avoir aucune connoissance des Théologiens Chrétiens, si ce n'est de ceux qui trouvent Iesus-Christ & la Reli-gion Chrétienne presque aussi clairement dans le Vieux Testament que dans le Nouveau. Aussi m. de Limborch, pour l'engager dans une dispute plus exacte. & moins embarassée d'incidens, dont chacun demanderoit un Livre entier pour être traité à fonds, lui a fait à son tour cette question: sur quelles raisons les Iuiss s'appuient, lors qu'ils reconnoissent Moise pour un Propheter de pour un Législateur divin? L'Auteur a proposé cette. Question au Sr. Ocobios pour rendre la dispute plus reglée, & pour venir tout d'un coup au point décisif de rous les démales. tous les démelez, que nous avons avecles Iuifs. Autrement si l'on écoute simplement leurs objections, & que l'on s'applique à les soudre, l'une aprés l'autre, cette longue discussion de subtilirez & de chicaneries empéche que l'on ne puisse jamais venir au fait. Pour trancher donc tout d'un coup toutes ces difficultez, on a voulu en-gager le Iuif à prouver la mission divine de Moise, parce que toutes les raisons que l'on Peut apporter pout ce Prophete sont encore

plus concluantes, pour prouver que Iesus-Christ est le Messie. Ainsi le fort de la dispute consiste à faire voir que ceux qui: croient en Moise, doivent à plus forte rai-son croire en Iesus-Christ, & c'est à quoi-

l'on s'arrêtera principalement.

II. Le Iuif, aprés avoir fait diverses ré-flexions sur les réponses que l'on æ faites à ses demandes. æ répond à celle que M. de Limborch sui a proposée. Il dit qu'on peut prouver la divinité de la Loi de Moise par ses deux raisons. La premiere est la Tradi-tion des anciens luifs, qui, selon toutes les apparences, ne peuvent pas avoir voulu tromper leurs enfans; & qui n'ont pas été-trompez eux mêmes, puisque les Chrétiens avouënt que Moise seur avoit donné des preuves évidentes de sa mission céleste. Il esoit qu'il est aisé à concevoir qu'une nation en a pu tromper une autre, comme que les Grees ont pu tromper les Romains, mais qu'il n'est pas concevable que des peres vouqu'il n'est pas concevable que des peres vou-lussent tromper leurs propres enfans; & que quand même il se seroit trouvé quelcun, qui l'auroit voulu saire on ne peut pas le présu-mer de tous. Et c'est pourquoi, ajoûte-t-il, quoi qu'il y ait eu des Iuiss, qui ont aban-donné la Loi, il est toûjours demeuré un peuple, qui a enseigné qu'elle étoit verita-ble. Il rejette les Traditions de l'Eglise Romaine, concernant les miracles & parti-culierement celles des Moines, parce que seux qu'ils trompent ne sont pas leurs en-se Script. 2. p.14. # Script, 2. p.14,

"Ains. Ainsi, dit-il, en nôtte temps le P.

"Aviano Capucin est célebre par ses mi
", racles, & trompe les Princes & les peu
", ples, comme un trés-saint imposteur qu'il,

", est, ut Sanctissimus impostar. Mais pour
", quoi ne le feroit-il pas? sont ce ses en
", fans, qu'il ait mis au monde, & dont le

", salut lui soit cher? Quare non faciet? sunt
", ne filii quos ipse genuit, quorum anima
tum salus ipsi cara?

La seconde preuve de la divinité de la Loi de Moise, c'est selon le Sr. Orobio, une prédiction claire que l'on y trouve de la dispersion, où sont à présent les Juiss. Il y est dit que des nations éloignées dont ils n'enten-droient point la Langue, se rendroient mat-tresses de la Judée, qu'elle deviendroit de-serte, & que lus Juiss seroient répandus par tout l'Univers. Qu'ils seroient méprisez & foulez aux pieds par les peuples chez quiils se trouveroient, & que néanmoins ils endemeureroient tothjours distinguez, sans jamais se confondre entierement parmi les autres; ce qui étoit une chose tout à fait conringente, c'est à dire qui peuvoit aussi bien n'arriver pas, qu'arriver, de même que ce qu'on ajoûte: Qu'Israël dans cette captivité n'attribueroit pas ses malheurs à sa mauvaile fortune, ou à la puissance de ses ennemis, mais à ses propres pechez. Deut.

M. de Limborch emploie les cinq premiers Chapitres de sa Réponse au second

Pelip

Escrit du Sr. Orobio, à éclaircir les solutions qu'il avoit données aux questios & aux objections de son Adversaire, par où il paroît que le Iuif avoit mal entendu ses réponses, dans la pensée où il étoit que les Rémontrans expliquoient le Vieux Testament, comme les Commentateurs. Allegoriques de l'Eglise Romaine. Le cinquième a Chapitre contient diverses Réslexions sur les preuves de la mission de Moïse, que l'on vient le rapporter. On remarque d'abord qu'elles ne sont concluantes que contre les Chrétiens, qui n'en ont pas besoin, & qui admettent la verité de l'Histoire de Moïse; au lieu qu'on avoit demandé au Sr. Orobio comment il la prouveroit à un homme qui la nieroit ? car, ceux qui la croient déja n'ont que faire de preuves.

Mais en supposant qu'elle est veritable, on est obligé de reconnoître que sesus-Christa fait un plus grand nombre de miracles que. Moïse, qui ont consisté en des choses permanentes, & dont les esfets étoient continuellement sensibles: au lieu que la plûpart des miracles de Moïse ne consistoient en rien de permanent. Iesus-Christ a ressuscité des morts, il est ressuscité lui-même, & il a donné à ses Apôtres le pouvoir de faire des miracles de Iesus-Christ par sit par là avec bien plus d'éclat, que si l'esset de ses miracles eût d'abord disparu; parce qu'il est dissicile d'exa-

& Historique de l'Année 1687. 259 d'examiner des choses, qui s'évanouissent tout d'un coup, & que l'on a tout le loisit de se convaincre de la verité de celles qui durent long-temps. Comme ceci est un fait, d'où dépend la veriré de la Religion Chré-lienne, on prouve ensuite, par les preuves ordinaires, que les Apôtres ont été persuadez de ce qu'ils ont dit, qu'ils ne pouvoient s'y tromper, & qu'ils n'ont pas voulu tromper ceux à qui ils l'ont annoncé. On presse ici la multitude des témoins cotemporains Chrétiens & Paiens, qui ont assuré qu'il y avoit en un Jesus de Nazaret, qui avoit enseigné en Iudée, sous l'Empire de Tibere, la doctrine dont les Chrétiens faisoient profession, & fait une infinité de miracles: aulieu qu'il n'y a aucun Auteur contemporain, qui assure qu'il y ait eu un moïse, ni qui, supposé qu'il ey en ait eu un, dise qu'il ait fait les merveilles que l'on trouve dans le Pentareuque.
Pour ce qui est de l'argument tiré de Tradition: on suppose premierement, sans le prouver, que les auteurs de cette Tradition ne se sont point trompez, & c'est ce qu'il falloit saire voir. Secondement il est ridicule de di-

font point trompez, & c'est ce qu'il falloit saire voir. Secondement il est ridicule de dire que des Peres ne voudroient pas tromper leurs enfans en cela; parce que des gens qui inventent une Religion pour leur prosit particulier, comme, selon les Paiens, les Sacrisscateurs des Iuiss pouvoient avoir sait; des imposteurs, dis je, de cette nature croient qu'il est utile que leur posterité soit persuadée de ce qu'ils avancent, parce que cette persuasions

persuasion ne leur peut être qu'avantageuse. Et c'est de quoi l'on voit des exemples dans toutes les fausses Religions. Les ensans em-brassent aveuglément ce que leurs Peres & leurs Meres leurs disent, & ainsi une opinion se répand & se provigne pendant plu-seurs siecles, telle qu'est l'opinion des suis touchant la Loi Orale, qui est néanmoins fausse. Au contraire une Nation, qui reçoit quelque doctrine d'une autre, craint souvent d'en être trompée, & l'examine avec foin.

Outre cela, on peut prouver bien plus faeilement & plus clairement que les Livres. du Nouveau Testament sont des Auteurs dont ils portent le nom, & qu'il n'y est pas arrivé de changement considerable que l'on ne le peut saire à l'égard de ceux du Vieux Testament. Car enfin, si l'on dit que les Livres de Moise ne sont pas venus à nous tels qu'il les avoit écrits, mais que nous n'en avons plus que des fragmens, ramassez par Esdras & par la grande Synagogue qui étoit de son temps, comme quelques uns le croient, non sans quelque vraisemblance, comment prouvera-t-on le contraire?

Pour ce qui regarde les prédictions. Icsus-Christ a prédit la mort & sa resurrection: avec plusieurs de leurs circonstances, & il a à bien décrit la ruine de lerusalem, que ce qu'il en dit ressemble bien plûtot une Hi-stoire qu'une Prophetie. Ces Propheties sont claires & sans equivoque, aulieu qu'on.

& Historique de l'Année 1687. 261 ne sauroit montrer qu'une pattie de celles de Moise, que l'on cite, regarde neces-sairement d'autres malheurs, que ceux qui sont arrivez aux Israelites sous les Iuges, en supposant avec les suifs la verité de la Prophetie & de l'Histoire. En esset l'endroit que s'on cite du Deut. xxxi. 17. ces malheurs m'arrivent par ce que le Seigneur n'est pasau milieu de moi, ne se tapporte pas à un temps fort éloigné de la mort de Moise, comme il paroit par ce qui précede. La dispersion dont on parle, & qui est l'autre prédiction que l'on allegue, n'est point celle d'aujourdhui, mais celle de la Captivité de Babylone, comme on le peut voir dans Nehemie, Chap. 1. v. 8.9. ain fi que M. de Limborch le prouve au Chap-11. de cette seconde Réponse, & dans la troisième Chap. 11. sur la 11. Question. Ainsi l'accomplissement de cette Prophe. tie n'est pas la dispersion d'aujourdhui, & la preuve que l'on en tire ne seroit pas bonne contre un Paien, qui diroit qu'on a inseré ces Propheties dans le Pentateuque,
aprés la Captivité. C'est ainsi qu'on fait
voir que le Christianisme a de grands avantages par dessus le Iudaisme.

III. Le Sr. Orobio prérend néanmoins
tout le contraire, & défend le mieux qu'il
peut ses deux preuves de la mission de Moïse. Ce qu'il y a d'embarassant pour lui, c'est
qu'il n'étoit bien instruit que des principes
des Catholiques Romains, qu'il supposoit

a P. 50. b Num. v. ad 4. Quast. c Num. 14. p. 136. d Num. vi. p. 140.

& Historique de l'Année 1687. 263 pratiquer les Céremonies, qu'on ne pouvoit savoir, si Dieu ne marquoit exactement comment il les falloit pratiquer, parce qu'il pouvoit naître mille difficultez là dessus, dont il rapporte quelques exemples. Il pré-tend que c'est cette Loi que lesus Christ a entenduë, lors qu'il a dit aux luis de son temps qu'il falloit faire ce que disoient ceux qui étaient assis dans la Chaire de Moise. Mais il ne prouve point que toutes les minutes, que l'on trouve dans le Talmud, touchant la maniere de pratiquer les ceremonies, aient été données de Dieu à Moise, & que Dieu ne laissa pas ces menuës circonstances à la discretion des Sacrificateurs, Étant de nulle importance pour le fonds des choses. Ce n'est pas qu'il n'avouë que ce que l'on appelle a la Haie de la Loi, qui sont des précautions pour empécher qu'on ne la viole, ne soit humain & n'ait été établi par les Rabbins.

Pour b prouver la verité des Livres de Moise, le Sr. Orobio cite le consentement des Iuiss, des Chrétiens & des Mahometans, qui la reconnoissent, eu lieu qu'à l'égard des livres des Chrétiens & des Mahometans, ces derniers en contestent entre eux, outre qu'ils sont rejettez par les Iuiss. A ce qu'on dit, en remontant jusqu'à la source de cette Tradition, qu'un Paien pourroit dire que ce ne sont que des fragmens, qu'on a ramassez comme on a pu; nôtre Iuis

n'y répond que par des saisons de Metaphysique, & se contente de dire que personne ne peut savoir cela, à moins qu'Esdras ne l'eût dit. Il paroît assez par là que l'Auteur ne savoit pas tant de Critique, que de Metaphy-

sique.

Néanmoins a lors qu'il attaque les Livres du Nouveau Testament, il semble qu'il ait plus étudié l'histoire de ces Livres pour les contredire, que celle des Livres du Vieux Testament, asia de s'en persuader soi même, & de la désendre contre ceux qui n'en vou-droient pas reconnoître la divinité; quoi qu'il fasse paroître en cette occasion, qu'il n'avoit pas grande connoissance de l'Histoire Paienne.

Il dit 1. Qu'il est étonnant que les livres du Nouveau Testament aient été écrits en Grec, qui étoit une Langue plus inconnue, dit-il, à la plûpart du monde Paien que la Romaine, & qui n'étoit pas familiere aux Juiss d'Asie, dont la langue maternelle étoit l'Hebraïque; comme elle l'est encore, si on l'en croit, de tous les Juiss, & cela fait soupgonner au Sr. Orobio que des Grecs n'aient écrit les Evangiles. 2. Que S. Luc, en commençant son Evangile, dit simplement qu'il a trouvé bon d'écrire, sans parler d'inspiration, ni de commandement exprés de Dieu, comme sont les Propheres qui commencent par : Ainsi a dit le Seigneur, toc. 3. Qu'il y a eu divers Livres Apocryphes, dés le commencement du Christianisme.

## & Historique de l'Année 1687. 265

stianisme, comme l'Evangile de S. Thomas, dont il dit avoir lû une version Latine, faite par une Evêque Armenien, où il dit a qu'il a tant trouvé d'erreurs, de superstitions & de dogmes Héretiques, qu'il s'étonmoit comment on pouvoit donner à ce Livre le nom d'Evangile. Cependant, il assure que plusieurs Eglises d'Asie & d'Afrique le reconnoissent pour la seule regle des leur soi: 4. Qu'il y a diverses opinions sur l'Evangile de S. Jean, & qu'il y a des endroits ajoûtez, comme l'histoire de la semme adultere, sur quoi il cite Eusebe, S. Jeròme & S. Epiphane. Mais aulieu de dire Hieronymus Lib. II. contra Pelagianos, il mct contra Peregrinos: 5. Que S. Luc contredit S. Mathieu, en ce qui regarde la Généalogie de Jesus-Christ, & que ce qui y est touchant la sueur de sang de nôtre Seigneur, & de l'Ange qui le consola, n'étoit pas en divers exemplaires, selon la remarque de S. Hilaire: 6. Que nous n'avons qu'une version de S. Matthieu: 7. Que S. Marc n'est qu'un compilateur, sans ordre: 8. Qu'on doute de l'Au-teur de l'Epître aux Hebreux: 9. Que plusieurs Anciens ont rejetté l'Apocalypse: 10. Qu'enfin les Peres se sont plaints des corruprions que l'on avoir faires dans le texte du Nouveau Testament, & qu'il y a un grand nombre de varietez de lecture, sur quoi il cite M. Vossius, dans son Livre de atate Mundi.

Après avoir ainsi parlé des Ecrits du Nou-Tome VII, Mycau, ap. 145.

veau Testament, le Sr. Orobio assure tout le contraire des Livres sacrez des Hebreux, excepté qu'il avouë qu'il y a quelques livres, dont on ne peut pas marquer les Auteurs. Mais il vante particulierement le Pentateu-gue, dans lequel seul, selon lui, est contenuë toute la Religion Judaïque, sans qu'il y ait aucun nouvel article de foi dans ces autres Livres. Les Juifs entétez de leur Massore prétendent tous qu'il n'y a pas une faute de Copiste, mais comme ils n'ont presque jamais eu aucune connoissance de la Critique,& qu'ils n'entendent l'Hebreu que par routine, il ne faut pas s'éconner s'ils nient des faits clairs comme le jour. Nôtre Juif parle là dessus des soins, que l'on apporte aujourdhui pour conserver la pureté de la Loi, comme si l'on avoit toûjours fait de même, & s'il n'étoit pas visible que du temps des L X X. on l'écrivoit avec assez peu d'exactitude.

Pour ce qui regarde le témoignage des Apôtres, touchant la résurrection, & les mi-racles de Jesus. Christ, il l'atraque en disant: 1. Qu'on n'en a rien cru parmi les principaux des Juifs, mais seulement parmi un petit nombre de personnes de basse condition: 2. Qu'on a débité de la même maniere dans l'Eglise Romaine, pendant plusieurs Siecle de saux miracles: 3. Qu'on a tort de vani la sincerité des Apôtres, sous prétexte qu'étoient des idiots, puis que S. Paul qui av étudié sous Gamaliel, ne l'étoit point, r

& Historique de l'Année 1687. 267 plus que S. Luc, qui étoit Medecin, & peut-Etre, selon l'Auteur, fort bon Philosophe: 4. Qu'étant des gens de basse condition, ils n'avoient ni richesses, ni honneur à ménager, & qu'en préchant l'Evangile, ils se faisoient regarder, parmi ceux qui croioient ce qu'ils disoient, comme des Prophetes. Il appelle ici S. Paul coriorum sutor, & dit que S. Pietre abandonna sans peine retia trita, fracasazam cymbam & stolidos comites:5. Que pour des gens comme eux, c'étoit assez de vivre d'aumônes, comme ils faisoient : 6. Qu'ils n'avoient rien à craindre, que du côté des. Juifs, les Grecs & les Romains n'étans pas fort severes, & les confondant d'ailleurs avecles Juifs: 6. Qu'ils n'attaquoient pas publi-, quement l'Idolatrie, mais seulement dans leurs assemblées secretes: 7. Qu'il n'est pas; clair qu'ils aient souffert la mort uniquement pour soûtenir la verité de leur Religion, parce qu'il n'y en a point d'Histoires Authentiques, & que lors qu'ils paroissoieut devant des Juiss, ils nioient de rien prêcher contre la Loi, quoi qu'ils tâchasseut d'en abolir les céremonies.

Au reste nôtre Juif reconnoit que l'Evangile a contient une doctrine très-Sainte, mais il prétend qu'elle est toute tirée du Vieux Testament, de même que Mahomet en a tiré ce qu'il y a de bon dans l'Alkoran.

Il nie fortement que les miracles de Jesus-Christ soient comparables à ceux de

Moise a dont il fait une énumeration pompeule, supposant toûjours que tout s'est passé comme il est raconté dans le Pentateuque, sans le prouver, ce qu'il reconnoit plus d'une fois être impossible. Et parce qu'on lui auoit dit que les Miracles de Jesus-Christ étoient plus permanens que ceux de Moise, il cite les miracles de la Manne & de la Nuée, qui ont duré autant de temps qu'Israël fut dans le desert. Il ajoûte qu'un peuple appuié sur des miracles si éclatans, & faits à la vuë de plusieurs milliers de personnes, ne pouvoit changer de sentiment, que par de semblables miracles, & qu'il falloit que Jesus-Christ ressure par à sur le peuple, comme Dieu avoit paru à sa vuë sur la montagne de Sinaï. Alors, dit-il, tout Issaël auroit cru en lui. Mais il ne nous a point appris pourquoi ces Anciens Juifs, qui avoient vu tant de merveilles ne s'y rendirent point; cat la gé-nération qui les vit perit presque entiere dans le desert. Pour murmurer après de si grands miracles, il falloit qu'ils fussent une aussi mé-chante race, que celle qui vivoit un peu avant la ruïne de Jerusalem, dont les Auteurs Iuiss parlent eux-mêmes avec exectation.

Enfin quant aux Propheties qui se trouvent dans les Evangiles, il soûtient qu'elles ont été publiées aprés l'évenement, mais il n'en apporte aucune preuve; au lieu qu'on peut prouver par des Auteurs, qui ont vécu avant le ruine de Jerusalem, que quelquesW Historique de l'Année 1687. 269 uns des Evangiles étoient publiez, puisque S. Barnabé a cité l'Evangile de S. Matthieu, & S. Clement celui de S. Luc.

C'est à quoi se réduisent les repliques & les objections du Sr. Orobio. M. de Limborch a leur répond d'abord, & renvoie les incidens à la fin, dans sa troisiéme réponse, parce que l'ordre naturel de la Dispute demande qu'on établisse la verité du Christianisme, & qu'on apporte les preuves positives sur lesquelles il est fondé, & ensuite que l'on réponde aux objections, que les Juifs proposent contre cela. Autrement en commençant par la fin, on s'engage dans un embarras aussi grand qu'un Géometre, qui voudroit défendre une proposition appuiée sur plusieurs autres, contre une personne qui n'auroit aucune connoissance de ces dermieres. On ne sauroit ni prouver, ni éclaircis des conclusions, avant que d'avoir établi les principes.

Pour suivre le même ordre, que l'on a gardé en proposant les réponses du Juif, on parlera d'abord de la Tradition. Est l'on traitoit les Juifs, comme ils sont les Chrétiens, on leur diroit avec les Paiens, que leurs premiers Peres n'étoient qu'une troupe de lepreux, que l'on chassa de l'Egypte: mais parce que ces sortes de raisons ne valent rien, on replique que si on compare la Tradition Chrétienne & la Judaïque, on remarquera dans celle des Chrêtiens de plus

M 3 fortes

sp. 159. b Cap. 14. p. 171.

fortes preuves de verité, que dans celle des Juiss. 1. Moise étoit, selon eux, un homme de Cour, & qui s'étoit rendu le peuple d'Israël, comme sujet, en le faisant sortir d'Egypte: Jesus au contraire étoit pauvre, avoit été élevé par des parens pauvres, & vivoit parmi ses ennemis. 2. Moise promettoit au peuple d'Israël, abbatu par une longue captivité, qu'il l'introduitoit dans un pais abondant, où il vivroit en liberté: Jesus-Christ parut dans un temps, où les Juiss étoient extrémement versez dans la Loi, & ne promettoit que malheurs en cette vie à ceux qui le suivroient. 3. Un Paien dira, non que tout le peuple d'Israëls'accordat à tromper sa posterité, mais que ce que l'on dit de Moise n'a été publié que long-temps après sa mort, de sorte qu'on le peut avoir beaucoup augmenté, de même que l'on a dir des fondateurs de la plûpart des Etats des merveilles, dans un temps où il y avoit de l'avantage de parlerainsi, & où ceux qui s'y seroient opposez pouvoient craindre la populace: On a écrit sa vie de Jesus-Christ peu d'années après son ascension, & cela a été fair par des personnes qui l'avoient vû & conversé avec lui, dont on sait les noms, & leurs livres ont été publiez, non seulement parmi leurs amismais encore parmi leurs ennemis. I avoit du danger à les suivre, & point à rejetter.

On voit par là qu'il y a bien de la di

rence entre les preuves que l'on a de la mission de Jesus-Christ, & celles que l'on peut avoir touchant celle de Moise, & que tout ce que les Juiss peuvent dire, pour se désendre est bien plus fort dans la bouche des Chrétiens. Ceux-ci peuvent aisément prouver la verité de l'origine de leur tradition, au lieu que le Sr. Orobio suppose celle des Juiss sans la prouver, & croit même qui la nieroit, ce qui est entierement donner gain de cause à son adversaire.

L'explication que nôtre Juif donne de las Loi Orale a n'est, selon M. de Limborch, qu'une pure fiction. 1. La Loi écrite n'a pas déterminé la maniere de faire de certaines céremonies, ou parce qu'on savoit déja-comment il les falloit pratiquer, comme la circoncisson, ou parce qu'elle la daissée à la liberté des Israëlites, si bien que si la Loi-Orale le détermine, elle ajoûte quelque chose à la Loi écrite. 2. Moise ne sait mention en aucun endroit de cette Loi Orale, 85 dans les cas difficiles, il consultoit l'Oracle, pour savoir ce qu'il falloit faire, aulieux qu'il auroit du agir selon l'instruction Orale, qu'il avoit reçue dans la montagne. 3... Quand il y auroit eu une semblable Loi-Orale, elle ne se seroit pas long-temps con-servée parmi les Juiss, qui avoient si fort ne-gligé la Loi écrite, qu'un exemplaire trouvé du temps du Roi Josias surprit si fort ce Prince. M

Prince, qu'on voit bien qu'il ne l'avoit jamais luë 2. Rois xx11, 10.2. Chron. xxx1v,
14. 4. En effet il n'y a rien de si dangereux
que de consier la Religion à une simple Tradition de bouche, comme on le peut voir par
l'exemple des Juiss Espagnols, qui enseignét
à leurs enfans qu'il suffit d'être Juiss dans
le cœur, sans qu'il soit besoin d'en faire profession, & qu'on ne viole point la Loi écrite,
en vivant comme les Catholiques Romains, quoi qu'on soit Juis en son ame.
Du temps même d'Esaïe les Juiss superstitieux, sous un semblable prétexte, s'attachoient plus aux commandemens des hommes, qu'à ceux de Dieu.

Pour venir présentement à la Loi écrite, a la raison que le St. Orobio apporte tirée du consentement des Juiss, des Chrétiens & des Mahometans, n'est qu'une raison de convenance, qui pourroît, absolument parlant, être fausse, parce qu'il arrive souvent que l'opinion du plus petit nombre soit la plus vraie. 1. On a des preuves de fait, par lesquelles il paroît que les anciens Juiss n'ont pas été sort soigneux de garder leur Loi, comme on le voit par ce que l'on vient de rapporter, touchant le Roi Josias. Si l'on avoit été si negligent sous un Roi aussi pieux que Josias, que devoit il être arrivé, sous les Rois impies? Et si pendant que l'Etat subsistoir encore, on eut si peu de soin des livres sacrez, y a-t-il de l'apparence

& Historique de l'Année 1687. 273 rence qu'on en eut davantage dans la ruine de l'Etat, lors que Jerusalem sur prise & le peuple emmené en captivité? 2. On sait que les points ont été mis dans les livres du Vieux Testament, quelques siecles après Jesus-Christ, comme des Critiques Chrétiens l'ont prouvé avec la derniere évidence. Comment est-ce donc que les Juiss peuvent être assurez, qu'ils lisent par tout comme il faut lire? Dire que la Tradition a conservé parfaitement l'ancienne lecture, c'est parler contre toute apparence, & sans aucune sorte de preuve. 3. Il y a des endroits dans le Pentateuque, qui n'ont point été écrits par Moise, comme la Génealogie des Rois d'Edom, qui est au xxxvi de la Genese, où il est parlé de ceux d'Israël. Quoi que les additions, qui nous semblent y avoir été faites, ne soient pas de conséquence, il paroît toûjours par là que les Juiss vantent vainement l'exactitude avec laquelle ils ont gardé leurs livres; & cela rend vrai-semblable la pensée de ceux qui croient qu'ils ne sont composez que d'ancient fragmens ciens fragmens.

Après avoir rabbatu les vanteries des Iuiss, on fait voir la soiblesse des objections, que le Sr. Orobio sait contre les livres du Nouveau Testament. 1. C'est une ignorance en Histoire, que de ne savoir pas que du temps de lesus-Christ la Langue Greque étoit étendue presque par tout l'Univers. Et patticulierement en Asie & en Egypte,

M g comme

M. de Limboreh emploie a tout le Chap. II. à montrer la force du témoignage des Apôttes. 1. Il est faux qu'ils aient été crus par un petit nombre de Iuis, comme il paroît par les Actes des Apôtres; & l'on a autant de raison de croire qu'ils étoient les plus gens de bien d'entre le peuple, que les Juiss de le penser de ceux qui les persecu-toient. 2. Il y a une difference infinie entre les miracles des Moines & ceux des Apôtres, comme on le fait voir au long, p. 168. 3-Quand on dir que les Apôtres ont été des Ediots, on entend particulierement les Evan-gelistes, qui n'étoient pas assez habiles, pour inventer une histoire & des discours si beaux & si bien suivis, que ceux que l'on trouve dans les Evangiles. S. Paul n'étoit pas idior d. ns la Loi, mais dans le langage, comme il le dit lui même, c'est à dire dans l'éloquence Greque. S. Luc ne paroit pas avoir eu de talens particuliers pour écrire l'Histoire, & il n'y a rien d'extrémement considerable dans son Evangile, plus que dans les autres. 4. Il est faux que de pauvres gens n'aient aucun-honneur à ménager; s'ils ont de la pieté, ils y sont aussi sensibles que les autres, comme tout le monde le sait assez, & quoi qu'ils ne soient pas riches, ils ne laissent pas de s'exposer à de grandes incommoditez, en quir-tant les moiens qu'ils avoint de gagner seur vie. S. Paul n'a point pris de subvention des Eglises, mais a gagné sa vie de ses propres

& Historique de l'Année 1687. 277 mains, comme il le témoigne, & on ne peut Lui reprocher son mêtier, puisque les plus ha- " biles d'entre les Juiss avoient accoûtumé alors d'en apprendre un. Qu'elle apparence que des gens, comme les autres Apôtres, se missent dans la tête de passer pour Prophetes,. en racontant une fable, sans en pouvoir donner aucune preuve? Qui d'entre les Juiss,oules Paiens auroit cru des inconnus racontans des choses tout à fait extraordinaires, sans art, sans éloquence, & sans les prouver.5. Cette même raison auroit empêché qu'on ne leur eut fait l'aumône, les Paiens se seroient moquez d'eux. & les Juiss les auroient même maltraitez, sans qu'un dessein aussi ridicule, qu'auroit été le seur, selon le Sr. Orobio, pût jamais avoir la moindre suite.6. Il' est vrai que ce furent les Juiss, qui commencerent la persécution contre les Chrétiens, mais les Paiens les suivirent, comme on le Lait voir, & les uns & les autres autoient indubirablement étouffé le Christianisme dés sa naissance, s'il n'eût été fondé que sur une fable. Une troupe de vagabons, bien moindre, selon le Sr. Orobio, que celles que Bar-chochebas & d'autres faux Messies d'entre les Juifs ont souvent assemblées, une troupe, dis-je, de quelques pêcheurs errans par l'EmpireRomain auroit été dissipée en trespeu de temps. 7. Il n'est pas vrai qu'ils n'attaquoient l'Idolatrie qu'en secret, comme on de montre par divers endroits des Actes des Apôtres, qui est un livre sans doute aussi di-

gne de foi que ceux des Hebreux, puis qu'il est d'un témoin oculaire, ce que l'on ne sauroit montrer de la plupart des Auteurs des Histoires du Vieux Testament. 8. On sait par a Clement, & par d'autres Auteurs que les Apôtressont morts pour la Religion, avec autant de certitude que les Juifs savent qu'il y a eu une persécution sous Antiochus Epiphanes, qu'il y a eu des Maccabées, & c. quoi qu'on y ait mele des fables, aussi bien que dans ce qu'on a dit des voiages des Apôtres. Il ne faut pas d'histoire inspirée pour être assuré d'un fait, comme celui là Il sussit de Brouver un consentement exact dans le fonds de la chose, entre tous les Historiens qui en ont parlé, depuis le siecle auquel elle est arrivée jusqu'au nôtre comme on convient, par exemple, que S. Paul & S. Pierre ont souffert le martyre. 8. S. Paul a dit qu'il étoit persecuté, pour avoir soutenu la Résurrection en préchant celle de Jesus-Christ, & non pour avoir rien dit contre la Loi, & cela étoit vrai. Il a soûtenu à la verité 1. Qu'on n'étoit point justifié par l'observation des céremonies. & il n'y a aucun endroit de la Loi ni des Prophetes, où l'on trouvele contraire. Quant au reste il les a observées, & n'a point empéché que les Juiss ne les observassent. 1. Il a soutenu qu'on ne les pouvoit imposer aux Gentils, & c'est ce que le Sr. Orobio avouë. Ainsi il n'a tien dit devant ses Juges, qu'il ne

dût dire.

### & Historique de l'Année 1678. 279.

On fair voir aussi a que les Miracles de Jesus-Christ ont été en plus grand nombre, & plus considerables que ceux de Moise; par diverses réflexions que l'on pourra liredans l'Original. On répond qu'on n'a pasnié que quelques-uns des Miracles de Moile ne fussent permanens, mais qu'on a dit que Jesus-Christ en a plus fait de cette sorte, du nombre desquels étoient une infinité de malades qu'il avoit gueris; & qui jouirent pen-dant plusieurs années de la santé qu'il leur avoit renduë. Tels étoient encore les morts. qu'il avoit ressuscitez:, & que ceux qui avoient été témoins de leur mort ne pouvoient voir, sans être convaincus de la mission divine de Jesus-Christ. On peut joindre à cela les miracles de la même nature que les Apôtres firent en suite. Enfin on ne pouvoit pas plus exiger de Dieu, qu'il sit paroitre Jesus Christ ressuscité aux yeux des Iuifs incredules, & qui attribuoient aux Démons ses aurres miracles, qu'on peut exiger de lui que pour convaincre les incredules d'aujourd'hui qui rejettent les livres. de Moise, il fasse de nouveau tous les mi-racles qu'il sit autre-sois dans le desert. Si. cela étoit, le premier qui ne voudroit pas. croire que Dieu ait créé le solul, que nous. voions, l'obligeroit quand il voudroit, d'en produire un nouveau, pour l'en convaincre, & il dépendroit ainsi des hommes de faire agir Dieu, comme il leur plairoit. Mais des

qu'il a donné des preuves suffisantes, pour convaincre des personnes raisonnables, on n'en doit pas exiger davantage, & ceux qui n'en sont pas satisfaits, chicaneroient aussi bien les nouvelles preuves que les anciennes; comme il paroit par les murmures des Euifs dans le desert, qui ne se convertissoient pas mieux aux miracles résterez, qu'ils avoient fait aux premiers qu'ils avoient vus.

La Prophetie n'est pas l'un des moindres miracles, qui montrent la Verité de la Reli-

La Prophetie n'est pas l'un des moindres miracles, qui montrent la Verité de la Religion Chrétienne; & on prouve qu'il y en a de veritables dans le Nouveau Testament, par les raisons que l'on a déja indiquées, en rapportant les objections du Sr. Orobio. Au reste on trouvera dans la troisséme Réponse de M. de Limborch des éclaircissemens de la plûpart des questions particuliemens de la plûpart des questions particuliemens de la plûpart des questions particuliemens des le commencement de cet extrait, des incidens, parce qu'en esset ce ne sont que des objections contre la Religion Chrétienme, qui s'évanouissent d'elles mêmes, lors qu'on a prouvé la Divinité de l'Evangile.

II. Outre la dispute contre le Sr. Orobio, il y a ici une piece trés-curieuse intitulée a URIELIS ACOSTA Exemplar vitabumana. C'est l'ouvrage d'un Deiste qui se tua en cette ville, il y a environ quarante ans, & qu'on trouva chez lui, aprés sa mort, Voici son Mistoire en peu de mots, comme

& Historique de l'Année 1687. 281 il la raconte lui même, dans son Ecrit, Il se nommoit Gabriel Acosta, & étoit né à Pord'origine luive, comme il y en a un grand nombre en ce païs là. Il dit qu'il étoir en son enfance bon Catholique, mais qu'à l'âge de 22. ans il lui vint, sur cette Réligion. des difficultez dans l'ésprit, qu'il ne put furmonter. Ensuite il tomba dans des doutes touchant l'immortalité de l'ame, & ilcommença à soupçonner que ce qu'on en disoit étoit sans fondement & contraire à la raison. Cependant il n'en témoignoit tien à personne. & il obtint même un benefice. Aiant entendu parler des differents qui sont entre les Iuifs, & les Chrétiens, il lui prit un jour envie de lire le Vieux Testament, où il crut trouver moins de difficulté que dans le Nouveau, si bien qu'il devint Iuif,&qu'aiant persuadé des mêmes senrimens sa mere & ses freres, il se sauva avec eux à Amsterdam, pour en faire profession. Il se sit circoncire, & prit le nom d'Uriel, mais il s'apperçut bientôt que les sentimens & la pratique des luiss modernes ne répondoient point à l'idée du ludaisme, qu'il avoit tirée du Vieux Testament. Il le témoigna aux Rabbins, & comme il réfusoit de se rendre à l'autorité suprême des Parnassims, ou Directeurs de la Synagogue, ils l'excommunierent. Il voulut faire un livre pour se désendre, & en le composant il tomba de nouveau dans le Saduceilme. Il fut réfuté par un Iuif, qui pu-

blia en Espagnol un livre de l'Immortalité de l'Ame en 1623. Uriel répondit, & sur déseré au Magistrat qui le condamna à 300 francs, & à la perte de ses exemplaires. En ce temps là il se mit dans l'esprit que la Loi de Moise n'étoit qu'une siction, & dans cette pensée il crut que rien ne l'empéchois de seindre d'approuver les sentimens des Rabbins. Il le sit aprés quinze ans d'excommunication. Cependant en particu-lier il n'observoit point la Loi, & il détourna même un Espagnol & un Italien de se faire Iuiss. Cela sur rapporté, & lui causa une infinité de maux, qu'il décrit fort pa-thetiquement. Les Rabbins le condamne-rent à faire amande honorable, en cette sorte. C'est qu'il entreroit dans la Synagogue vêtur de deuil, un cierge noir à la main, y auroit trente neuf coups de de fouët, & subiroit d'autres ignominies. Il réfusa de subiroit à autres ignomines. Il fetula de subir ce jugement, & demeura pendant sept ans en cet état, maltraité de ses parens, couru des petits enfans quand il sortoit, & exposé à mille chagrins, apparemment parce qu'il n'osoit se plaindre au Magistrat, quoi qu'il en attribué la tause aux longueurs de la justice. Ensin comme les Juiss sui promettoient de le traiter doucement, s'il revenoit à eux & s'en remettoir à l s'il revenoit à eux & s'en remettoit à l jugement, il se résolut de les croire, mais ne lui firent aucun quarrier, ainsi qu'il le conte au long. Cela le mit au desespe & ne sit que le construer dans la per

& Historique de l'Année 1687. 183 qu'il n'y a point de Religion veritable, que celle qu'il nomme naturelle, ce qu'il tâcho de prouver dans ce petit ouvrage. Mais les maux ausquels il s'exposoit en faisant connoître ces sentimens, le firent résoudre à finir une si miserable vie, en se vengeant néanmoins de ses ennemis. Il composa auparavant cet Ecrit, pour laisser à la posterité une histoire si étrange, comme il le témoigne à la fin, & un jour qu'un de ses parens, qui l'avoit le plus persecuté, passoit devant sa porte, il lui voulut lâcher un coup de pistolet, mais le pistolet n'aiant pas pris seu il referma sa porte, & se tua d'un autre pistolet, qu'il avoit apparemment préparé pour cela. On trouva, comme on l'a dir, aprés sa mort, chez lui cet écrit, qui est plein de seu, & qui fait voir qu'il n'étoit pas destitué d'éloquence. Il est si court que le Le-Cteur fera mieux de le lire lui même, austi bien que la Réfutation de M. de Limborch. Il y a je ne sai quoi dans cet Ouvrage de si particulier & de si étrange, que ce seroit peut-être priver les curieux de beaucoup-de plaisir, que de leur faire perdre l'envie de le lire, en donnant ici un trop long extrait.

#### XIL

- Livres concernant la M & g re, les Demons, les Oracles Paiens, L'Astrologie & l'Astronomie.
- I TRACTATUS THEOLOGICUS DE MA-GLA. Exhibens ejusdem Etymologiam, Synony-

### 284 Bibliotheque Universelle

Synonymiam, Homenymiam, Existentiam & Naturam; causas & Esfectus mirabiles, interspersis hinc inde rarioribus subiectis & Exemplis, ac dilucidatis notabilioribus Controversiis. Cum indice Rerum & Verborum necessario. Accurante Joh. Adam. Osiandro. SS. Th. D. & P. Cancell. & Praposito Eccl. Tubingensis. 4. Tubingæ pag. 358.

L primé par le titre. On y traite ce qu'il promèt, & même d'une maniere étenduë. On considere la nature, l'existence, les proprietez & généralement tous les accidens de la Magie. On suit, dans la difcussion de toutes ces choses, la méthode de l'école, qu'on diversifie souvent par le recit d'un grand nombre d'histoires; ce qui fait que l'Auteur ne demeure court sur rien, quelques difficiles que soient les questions qu'il entreprend de résoudre.

stions qu'il entreprend de résoudre.

Le livre est divisé par articles, & il en contient cent quarante; les uns plus grands, les autres plus petits. Parmi les matieres principales on trouve, de temps en temps, des digressions assez longues: comme celle de la justification des miracles de Jesus-Christ, attribuez faussement à la Magie, des Vaudois accusez injustement du même crime, a celle de l'évocation de Samuel, qu'on soûtient veritable & réelle, & non

Historique de l'Année 1687. 285 pas illusoire & fantastique pour deux raisons. La premiere parce qu'on ne doit pas s'éloigner du sens propre des paroles du texte, sans necessité: la seconde par l'autori-

té de \* l'Ecclesiastique, qui dit que Samuel Prophetisa aprés sa mort.

M. Osiander commence son ouvrage par les considerations qu'il fait sur le mot de Magie. Il dit, aprés quelques Auteurs qu'il eite, que ce mot vient du Persan Mog, qui est un des noms propres de Zoroastre, l'Aureur, ou le restaurateur des sciences dans l'Orient: que les mots de Mage, & de Magie, se prenoient en bonne part, au commencement, & signisioient simplement un Savant. & l'étude de la Philosophie, mais qu'ils devintent odieux avec le temps, comme le nom de Sophiste parmi les Grecs; parce que les Mages, abusans de leur savoir, s'adonnerent aux Curiositez de l'Astrologie judiciaire, aux divinations, aux enchantements, & aux malesses, ce qui rendit le terme de magie odieux, a & sit qu'il ne signisia plus qu'une science curieuse & désenduë.

Aprés ces recherches préliminaires, & quelques autres moins considerables, jusqu'à l'article x 1 1, on vient à la chose même, & pour ne raisonner pas sans sondement dans la suite, on commence d'abord par examiner l'existence de la Megie, de laquelle, dit M. Osiander, on ne peut point douter

douter pour deux raisons principales; la premiere est tirée de l'autorité de l'Ecritute Sainte; & la seconde de l'experience, & de la lumiere naturelle.

1. l'Ecriture nous donne trois preuves de l'existence de la Magie.1.\* Elle dit qu'il y a des Magiciens, & des enchanteurs; les Magiciens d'Egypte, Joannes & Jambres, dont parle Saint Paul, Balaam, la Pythonisse qui évoqua Samuel, Simon le Magicien, Elimas, la servante qui avoit l'esprit de Python. 2. Elle défend la Magie Bxod. xx11: 18. Levit. x1x. 31. & xx: 6. 17. Deut.xv111: 20. 21. 3. Elle conte la Magie parmi les plus grands pechez, Gal. v: 20. Apol. 1x: 21. & xx: 8.

II. La raison fait voir, selon s'Auteur, qu'on ne sauroit expliquer par des causes naturelles un grand nombre d'effers, qu'on attribue à la Magie, tels que sont de faire parler Latin, Grec, Hebreu, des ignorants, ou seur faire cirer des sentences des Poëtes & des Philosophes, marcher invisiblement, avaler une chartée de foin, puiser de l'eau dans un crible & semblables. Mais pour croire ces saits miraculeux, il faudroit les avoir vûs un peu de prés, & examiné toutes les circonstances, qui les précedent & qui les accompagnent.

Ce fondement posé, l'Auteur fait paroî-

<sup>\*</sup> Exod. VII: 11, 12. ad 22. VIII: 7.2. Tim. : 9. Nomb. XXXII: 23. 24. Sem. XXVIII: 4. XVI. 16.

# & Historique de l'Année 1687. 287

tre la Lecture, en rapportant presque tout ce qui a été dit de la nature, des proprietez, & des accidents de la Magie; par toutes sortes de gens, depuis le premier qui en a parlé jusqu'à lui. Sa Metode ordinaire est de proposer la question, de la diviser en autant d'opinions qu'il y a d'Aureurs bons, ou mauvais, qui en ont parlé, d'en alleguer les raisons & les histoires, d'y faire entrer des digressions, de subdiviser ces opinions en divers sentiments, selon que les Auteurs sont partagez sur ce sujer; ce qu'il accompagne de toutes les raisons qu'il trouve dans ces Ecrivains, quelques ridicules qu'elles soient, tant son exactitude est grande. M. Ossander prend d'ordinaire un milieu qui concilie, ou qui adoucit les opinions contraires.

On seroit trop long si l'on entreprenoit de suivre l'Auteur pas à pas : car comme il semble qu'il a voulu épuiser son sujet, il n'y a point de question imaginable sur cette matiere, qu'on ne trouve traitée dans son livre, avec une exactitude merveilleuse. Il fait revivre les morts, il déterre les livres les plus inconnus, il n'y a point de conte du petit peuple qu'il ne sache, & sur lequel il ne fasse un lieu Commun en forme. Ceux qui ont de la curiosité pour ces sortes de choses pourront recourir au livre même. On se contentera d'en rapporter ici un fair qui paroît considerable. C'est l'acte d'abjuration d'un Prêtre de Ter-Gou, qui sut mis

mis en prison au monastere de saint Maximin prés de Tréves, par l'autorité du Nonce, & d'où il ne peut sortir qu'en condannant & abjurant les propositions suivantes, qualissées témeraires, scandaleuses, séditieuses, suspectes d'heresie, & de Crime de Lezemajesté.

1 Qu'il sauroit dir, & soûtenu que c'est une chose imaginaire, & une vaine supersti-tion, que tout ce qu'on dit du transport corporel des Magiciens, & des Sorcieres. 2. Que térnerairement & sans raison, il auroit avancé que les procés faits aux Magiciens étoient nuls & injustes; qu'on obligeoit ces miserables par la torture à dire ce qu'ils n'avoient pas fait; qu'on faisoit une cruelle boucherie du sang innocent; & que par un nouveau secret de Chimie, on avoit trouvé le moien de convertir le sang humain en or & en argent. 3. Qu'il auroit accusé ainsi de tyrannie les Superieurs & les Magistrars, tant Ecclesiastiques, que Seculiers. 4. Que témerairement & injustement, il auroit accusé d'injustice & de tirannie le trespieux, & tres-Illustre Archeveque, Prince, & Electeur de Treves, de ce que non seule-ment il permet qu'on fasse le procés aux Magiciens & aux Sorcieres, dans son Diocese; mais encore de ce qu'il a sait des Lois pour l'ordre & les frais de ces pro-cés. s. Qu'il auroit dit qu'il n'y a point de Sorcieres.

## & Historique de l'Année 1687. 289

Sorcieres, qui renoncent à Dieu & adorent le Diable, à qui elles se donnét en corps & en am: 6. Que le mot de Magie ne signisse que malesice, & Magicien qu'empoisonneur, & que le texte du xxII. de l'Exode, su ne laisseras pas vivre ceux qui font des malestces, se doit entendre des empoisonneurs qui n'emploiét que des choses naturelles, & d'une maniere naturelle. 7. Qu'il n'y a point, & qu'il n'y peut point avoir de pact entre l'homme, & le Démon, 8. Que les Diables ne prennent point de corps. 9. Que la vie d'Hilarion écrite par Saint Jerôme n'est pas authentique. 10. Qu'il n'y a point de conjonction chatnelle entre l'homme, & le Démon. 11. Que ni le Démon, ni les Magiciens ne peuvent exciter de tempêtes, & que tout ce qu'on en dit ne sont que des fables. 12. Que les esprits ne peuvent pas paroître sous une forme corporelle 13. Qu'on ne peut pas dire que les Magiciens puissent tout ce que le Diable peut. 14. Que de soûtenir qu'un Démon Superieur en peut chasser un inferieur est une opinion erronée, cotraire à ce que selus-Christ dit luc vers Que les Papes ne disent pas dit Luc. x: 11. Que les Papes ne disent pas dans leurs Bulles, que les Magiclens puissent faire de tels prodiges. 16. Que les Papes n'ont donné pouvoir d'informer contre les Magiciens, que de peut d'être acculez eux-mêmes de Magic, comme effectivement plusieurs d'entre eux en ont êté soupçonez. Cet acte est daté du 11. Mars 1192, signé par

le prévenu appellé Corneille Looseus, par les témoins, & les notaires; & fait en présence

d une grande Compagnie.

Au reste on est obligé d'avertir le Lecteur, qu'avant que de se fier aux citations de M. Dhander, il fera bien de les conferer: car il met en Italique un passage de Pline L.xxx c. 2. dont il ne rapporte à peu prés que le sens. Les eurieux pourront s'en convaincre, en comparant la citation avec l'Original. Mais à propos de cela, on ne sera pas fâché de trouver ici le sentiment de Pline sur l'origine de la Magie, & sur ce qui lui a aquis tant d'empire sur les esprits, durant plusieurs siecles, & dont, malgré les lumieres du nôtre, plusieurs personnes ne sont pas encore bien exemtes. a " Qu'on ne s'étonne point, " dit-il, b que cette science trompeuse air ,, tant de credit dans le monde, puisqu'elle a " sû se prevaloir de tout ce que lestrois scié" ces les plus estimées des hommes ont
" de grand & de merveilleux. Person" ne ne doute qu'elle ne soit née-de
" la Medecine, & qu'elle ne se soit in-" sinuée dans les esprits, sous prétexte de ,, donner des remedes plus efficaces & plus ,, salutaires que les communs. A ces douces ,, & agréables promesses, elle ajoûta tout ,, ce que la Religion a de splendeur & d'au-" torité, pour avengler & pour captiver le " genre humain. Elle y mêla ensuite les Ma-" thematiques, ou l'Astrologie Judiciaire,

#### & Historique de l'Année 1687. 292

"faisant accroire aus hommes, curieux de "l'avenir, qu'elle voyoit dans le Ciel tout

" ce qui leur devoit arriver,

2. Le Lecteur nous permettra de faire ici une digression; qui n'est pas tout à fait hors de propos. Dans un Livre, dont on a parlé P. 471. du v. Volume de cette Bibliotheque, & dont on n'eut pas loisir de faire vn extrair aussi exact, qu'on l'auroit souhaité, à cause du grand nombre de Livres qu'on avoit encore à mettre, M. Daillon soûtient un sentiment qui est fort propre, à ôter de l'esprit des hommes la frayeur, que cause l'opinion de la multipude des Diables, des Lutins, des Loups-Garoux, de leur puissance, & de celle. des Magiciens & des Sorciers; afin qu'on em revienne à craindre uniquement la iustice. de Dieu. Il veut qu'il n'y ait qu'un a seul Diable, appellé austi le grand Dragon, le Serpent ancien, Satan, l'Accusateur de nos freres Ses raisons sont, 1. Que l'Ecriture parle toûjours de cet Esprit malin au singulier & que, s'il est parle trois fois de Diables au puriel, dans l'Ecriture, ce n'est pas pour marquer l'ennemi du genre humain, mais des personnes addonnées à la calomnie. 2. Que dans les Auteurs Grecs Paiens, on ne trouve point le terme de Diable en ce sens, & qu'apparemment ils ne connoissoient pas le calomniateur universel, auquel nous donnons ce nom: Qu'ils n'appelloient pas ainfi les mauvais Démons, ni même ce Dieu méz

méchant, auteur du mal, que quelques-uns d'entre eux ont dit être opposé au Dieu toutpuissant & tout-bon; mais qu'ils n'ont jamais regardé comme un esprit jaloux & en-vieux, qui calomnioit les hommes devant D'eu, & qui faisoit tous ses efforts pour les perdre. 3. Que quand l'Ecriture parle des Démons, qui étoient des Anges, ou des ames d'hommes morts, que les Paiés vénéroient, elle en parle selo l'opinion de ces Idolatres: mais qu'elle ne parle jamais du Diable ou de Satan, que comme d'un seul, à qui elle attribuë les desordres qui arrivent parmi toutes les nations; toutes les mauvailes inspirations, qui portent les parricu-liers à faire le mal; & toutes les opposi-tions à la grace de Dieu & au bien des hommes. 4. Qu'ainsi, comme nous ne sa-vons rien de Satan que par la revélation divine, nous n'en devons pas croire tout ce qu'une tradition incertaine en a répandu dans le monde.

M. Daillon recherche ensuite l'origine de l'opinion touchant la multitude des Diables. Il dit que les Paiens eroioient des Cacademens, des Anges ou des Esprits malfaisans. Que cette opinion sut adoptée par les Juiss, après qu'ils se surent diviser en plusieurs Sectes, principalement par les Pharisiens, qui pour s'opposer aux Sadducéens leurs ennemis, & pour établir le dogme de l'existence & de l'immortalité des Esprits, embrassernt la tradition Paienne touchant les Démons mal-

malfaisans, & appellerent Démon ou Esprit, tout ce qui tourmentoit extraordinairement les hommes: Que ce sentiment sut suivi par les Chrétiens, qui tiennent encore que Satantétoit un Ange de lumiere, le chef de plusieurs autres, qu'il a entrainez avec lui dans sa rebellion: mais que l'Ecriture n'en dit rien.

Le passage le plus fort qu'on puisse opposer à M. Daillon, est sans doute celui de l'Epitre de S. Jude, v. 6. où il est parlé des Anges qui n'ont pas conservé leur origine, ou leur premiere dignisé. On répond à cela. 1. Que les mots d'Angelos & de b Malas sont appellatifs, & marquent toutes sortes d'Envoiez & d'Ambassadeurs, tant de Dieu que des hommes. Voiez Gen. xxx11:3. Nomb. xx: 4. Jos. v11: 2. Jug. v11: 14. Jaq. 11: 25. où les Espions de Jericho, que Raab retira chez elle sont nommez Anges. 2. Que l'Ecriture n'appelle point Anges ceux qui n'ont jamais été envoiez: de sorte que la chûte prétendue des Démons, étant arrivée avant que Dieu les fît ses Ambassadeurs vers les hommes, selon la tradition commune, il n'y a pas d'apparence que l'Ecriture leur donnat le nom d'Anges, ou de Messagers. 3. Que l'interpretation ordinaire du passage de S. Jude fait raisonner cet Apôtre d'une manie-re toute opposée à la méthode des Ecri-vains sacrez du N. T. qui n'appuient leurs exhortations, que sur des passages & des

histoires de l'Ancien Testament fort conues, au lieu que S. Jude se fonderoit ici sur une tradition incertaine, & sur un exemple que personne n'avoit encore allegué. 4. Qu'il est bien plus naturel d'entendre par ces Anges qui n'ont pas conservé leur principauté \* ou qui n'ont pas agi d'une maniere digne de leur rang, ou de leur élevation, mais qui ont abandonné leur propre demeure, & qu'à cause de cela Dieu-retient dans l'obscurité & en des liens éternels iusqu'au iour du iugement : d'entendre, dis-ie, par ces Anges a les principaux de shaque tribu, les chefs des enfans d'Israel. que Moise envoioit pour épier le pais de Canaan, & qui bien loin de moutrer un sourage digne du rang qu'ils tenoient, dissuadcient le peuple d'entrer dans la terre, que Dieu leur avoit promise, & qu'il leur avoit assignée pour demeurer: c'est pourquoi ils petdirent l'esperance de la † posseder avec la vie. 5. Que c'est de ces Anges dont parle S. Pierre, b lors qu'il dit que Dieunia point épargné les Anges qui ont peché; parce que leur révolte étoit si célebre qu'on l'appelloit le peché: d'où vient que S. Paul designe e ces Espions, & ceux qui leur ajoûterent trop de soi, par ceux qui pecherent, dont les corps demeurerent étendus

<sup>\*</sup> τ ω έκυ τω κρχήν, κ Nomb. XIII: 3.4. Αρχή 20. † Nomb. XIV: 37. 6 2 Pierr. II: 4. Heb. III: 17.

dans le desert, & à qui Dieu iura qu'ils n'entreroient point dans son repos. 6. Qu'ainsi il y a bien de l'apparence que S. Jude a pris pour exemple cette histoire fameuse, qui n'est qu'une suite des incredulitez des Juiss dans le desert, plutôt que la tradition incertaine de la chute des Anges, que personne n'avoit encore citée.

On pourra juger, par cet échantillon, comment l'Auteur se tire des passages de l'Ecriture, qui semblent favoriser la multi-tude des Diables: & voir dans l'Ouvrage même a ce qu'il dit sur les Démoniaques ou les possedez, dont il est tant parsé dans l'Evangile, & sur les Esprits de Python.

J. Verhandeling van de oude ORAKE-LEN DER HEIDENEN. Traité des Oracles des anciens Paiens par AN-TOINE van DALE, D. en M. 8. A Amsterdam chez Boom. 1687. pagg. 590.

Uoique ce Livre traite de la même matiere que celui que Mr. van. Dale, publia en 1683. & que l'Auteur des Nouvelles de la République des Lettres jugea digne de paroître à la tête de son Ouvrage; quoi qu'il soit aussi divisé en deux Dissertations, & qu'on y trouve la plus part des mêmes Histoires, & diverses pensées semblables: Le tour, la methode & l'ordre, sont néanmoins allez differens. 1.

Il a retranché plusieurs passages & inscriptions Greques & Latines, qu'il n'a pas cruës tout à fait necessaires dans un Ouvrage Flamand. 2. Il a expliqué en langue vulgaire toutes les citations d'Auteurs étrangers. 3. Il s'est un peu plus étendu sur diverses matieres, qu'on n'avoit pas bien compriles, ou qui lui ont paru de quelque importance. come l'histoire de la Pythonisse d'Endor. 4. Il a ajoûté des preuves authentiques de plusars fraudes, qu'on a decouvertes dans cesderniers fiecles, en de prétendus possédez, sorciers, magiciens, & en d'autres qui imitoient les Engastrimuthes de l'Antiquité, formant des sons articulez, la bouche sermée, contrefaisant des voix éloignées, ou variant leur voix avec tant de rapidité, qu'à ouir une seule de ces personnes renfermée dans une chambre, on eut cru en ouir plu-sieurs. & C'est de quoi il assure avoir été témoin oculaire, & d'avoir eu chez lui une vieille femme d'Amsterdam, agée de 73. ans, qui savoit si bien parler & se répondre toute seule, & qui diversifioit sa voix avec tant d'artifice, qu'on eût dit que c'étoit une troupe de gens qui parloient ensemble, &. qui tantôt se faisoient des complimens, tantôt se flattoient, tantôt se querelloient, se-lon les divers accents, qu'elle vouloit donner à sa voix : en sorte qu'une grande com-pagnie, qui la vosoit, & qui la rouchoit presque, avoit de la peine à comprendre qu'ellc.

qu'elle ne se trompoit point, & que cette femme faisoit seule tout ce bruit. Il y a plusieurs autres historiettes de cette force, qui n'ont jamais été imprimées, mais qui sont attestées par des personnes dignes de soi, de qui l'Auteur les tient; comme celle d'une certaine Lena a, qui trompa si longtems, tant d'honnêtes gens de Middelbourg, en contresaisant la possedée, & dont l'imposture fut enfin découverte par la sage conduite du Magistrat & de seu Mr. de Mey, Ministre de cette ville, à qui le public est redevable d'un Volume in folio d'œuvres Morales & Théologiques. 5. Il refute b M. Moebius Professeur de Leipsic, qui dans la troisième Edition de son Traité de l'Origine & du Progrès des Oracles, avoit entrepiis de détruire diverses Hypotheses de Mr. van Dale. Il prétend que cet Auteur se contredit luimême, en ce qu'après avoir élevé fort haut la connoissance du Diable, il dit ensuite qu'il ne sait l'avenir que par révélation, ou par conjecture, & qu'il ignore même plu-sieurs choses passées & présentes; ce qui pareît de ce que tous les Magiciens d'Italie, q' : le Pape consulta, si l'on en croit quelpurent deviner l'endroit où Luther s'ézoit retiré, pour éviter la persécution de ses ennemis. On accuse aussi M. Moëbius de citer divers Auteurs à contre-sens, comme Tite-Live, Pline & Clement Alexandrin. Mais ·

#-p. 202-220. 6 p. 134-149.

Mais on auroit tort de lui faire la même accusation; à l'égard de S. Augustin. Ce Pere croioit de bonne soi que les Démons des Paiens faisoient des miracles. Car voici comme il raisonne dans son X. Livre de la cité de Dieu Ch. xvi. Il y a, dit-il, des Anges, qui commandent aux hommes de les adorer; & il y en a d'autres, qui réfusent leurs hommages, & leur ordonnent de ne ies rendre qu'à l'Etre suprême. A qui s'endoit on rapporter? N'est-il pas évident, que l'orgueil des premiers les peut justement faire soupçonner d'imposture, au-lieu que le desintéressement des derniers est un témoignage incontestable de leur sincerité. Quand même les premiers feroient des miracles, & que les autres n'en feroient point, la raison dicte qu'il faudroit s'en tenir aux derniers. Mais les miracles que Dieu afaits par le Ministere de ses Ambassadeurs sont plus grands, plus certains & plus clairs que ceux des Démons. Je ne parle pas ici des Monstres, des Prodiges, des signes Célestes, des Guerres, des Orages, des Sterilitez, sur lesquelles les Prêtres des faux Dieux leur donnent une puissance imaginaire, "Je "ne parle que des choses, à l'égard desquelles " il paroît assez évidemment qu'elles se font ,, par leur puissance. Sed ea dice, qua vi ac ,, potestate corum sieri satis avidenter appa-"ret, par exemple, que les Dieux Penates, ,,qu'Enée apporta de Troie, se se ent » frauspoitez eux-mêmes deux fois d'Albe à.Las

## & Historique de l'Année 1687. 299

, à Lavinie: Q'un Serpent d'Epidaure soit, monté sur le Navire, dans lequel on trans-, portoit la statuë d'Esculape à Rome:
, Qu'un grand Vaisseau, où l'on avoit mis
, la statuë de Cybele n'air pu être remié par , tous les efforts d'un grand nombre d'hom-, mes & de bœufs, & qu'une femme chaste , lui ais donné le mouvement, en le tirant , avec sa ceinture: Qu'une Vestale accusée », d'impureté se soit justissée, en remplissant », de l'eau du Tybre, un crible percé, sans ,, qu'il en versat une goutte. Mais ces mira-,, cles, & leurs semblables, ne sont pas à ,, comparer, ni en grandeur, ni en force, a,, vec ceux qui ont été faits parmi le peuple d'accord du raisonnement de S. Augustin: car plusieurs Philosophes de nôtre siecle sonde petits miracles est une erreur populaire, & qu'il faut autant de puissance, pour transporter, sans aucun agent naturel, les pe-tites statuës des Dieux tutelaires de Troie, d'Albe à Lavinie, que pour ôter une montagne de sa place; & qu'on peut même concevoir plus facilement le pallage d'un million ou deux d'Israëlites au travers de la mer-Rouge, ou Jesus-Christ marchant sur le Lac de Gennezareth, qu'un Cible percé, templi d'eau, qui ne se répand point. Au reste la facilité de ce Pere, à croire des fables Paiennes si iidicules, pourroit bien le faire soupçonner de trop de credulité, sur les N 6 mira-

miracles, qu'il rapporte, \* comme faits en faveur des Chrétiens; & il est à craindre que malgré les belles raisons de l'Auteur de l'Arz de Penser \* les Protestans ne continuent à dire que cet Evêque n'étoit pas aussi incredule, qu'il le faut être, pour ne pas se laisser tromper.

A l'autorité de Minutius Felix, de Tertullien, de S. Augustin, & de plusieurs Théologiens modernes, M. van Dale oppose celle de Caton & de Ciceron, qui connoissoiét un peu mieux qu'eux, à ce qu'il prétend, de quoi la superstition & la supercherie des

Prêtres sont capables.

15

6. Il ne faut pas oublier que l'Auteur, pour. rendre plus sensible l'imposture des Prêtres de l'Oracle de Dolphes & de celui de Trophonius, a fait ajoûter eing Tailles douces,. où l'on représente la reception, qu'on faisoit aux consultans, les purifications par où? on les faisoit passer, le soin qu'on prenoit de leur troubler le cerveau, de ses remplir de terreur & de superstition, de peur qu'ils ne s'avisassent de pénétrer les mysteres: La maniere dont la Pythie rendoit les Oracles,. ceux qui les écrivoient, ou les metroient en. vers: Les stratagemes dont on se servoit,. pour faire accroire à ceux qu'on avoit dévalé, la tête en bas, dans l'antre de Trophonius, que ce Prophete - Dieuleur avoit par-16. Il seroit à souhaiter que Mr. van Dale. oût pris autant de soin, de soulager la me-

\* De Civit. L.XXII.c.8. \* Part. 1v. c. 14.,

& Historique de l'Année 1687. 30

moire de ses Lecteurs, qu'il s'est appliqué les convaincre, & qu'il est partagé ses Difertations en autant d'articles & de chapitres, qu'il traite de matieres disserentes, avec des argumens au dessus de chacune, ou du moins à la marge: Mais on pourra suppléer en quelque manière à ce défaut, par la Lecture des dix causes a, ausquelles l'Auteur attribué le trop decrédulité; que la plûpart des Chrétiens ont eu jusqu'ici pour les Oracles des faux Dieux, & qui contiennent toute la matiere, que l'Auteur traite dans cet a Ouvrage.

# p. 8. 9.

TUR'A LIS, Variis huc usque nunquam editis experimentis comprobata; & ab argumentis qu'am plurimis à falsitate in contrarium deductis, rationibus ac auctoritatibus vindicata. In tres divisa Libros Maiestati Reipublica Veneta, ab Auctore Ant. Franc. de Bonat-tipatavii 1687. cum superiorum permissu.

Patavii 1687. cum superiorum permissu.

pag. 418.

N auroit de la peine à croire que l'Astrologie Judiciaire trouvât encore des défenseurs dans nôtre sieele, si l'on ne savoit que les Païs d'Inquisition ne sont pas si susceptibles des nouvoautés.

Veautez de la Philosophie; qui ont décredité la science des Horoscopes, que les païs du Nord, où les Protestans sont en grand nombre. Elle commence néanmoins à être fort décriée en Italie, & c'est pour la préserver du mépris géneral, où elle va tomber, que M. de Bonattis donne au public son Astro-saphie Universelle én Naturelle, où il rapporte tant d'experiences nouvelles de maladies, de morts, d'évenemens sinistres & heureux, arrivez en conséquence de la consonêtion des planetes, & par la direction & l'influence des Astres, qu'il espere de persuader les plus incredules.

Il divise son Ouvrage en trois Livres, & commence le premier, qui contient XVII. Chapitres, en montrant, contre ceux qui méprisent l'Astrologie, & qui soûtiennent que les Astres n'agissent point par leurs influences, sur les choses d'ici-bas a, que cette science est tres ancienne, aiant été inventée par les Caldéens; & que de grands hommes de l'Antiquité en ont fait une étude particulière. Il répond b à ceux qui ofent nier que le Soleil soit la cause prochaine du froid & du chaud, des plaies & des sécheresses, des bonnes & des mauvaises recoltes; & à ceux qui veulent qu'il en soit la cause totale, & que les Planettes n'y aient point de part. Il tâche de prouver, contre ces derniers, qu'encore que le Soleil soit l'agent principal, il ne s'ensuit pas que les

## & Historique de l'Annee 1687. 303

Planetes n'y contribuent rien; parce qu'elles ont leurs é ez & leurs hivers aussi bié que le Solcil, c'est à dire qu'il y a de certaines Saisons, où leurs raions font plus ou moins d'effet sur nôtre Meridien, & que tout étant plein, leur mouvement & leurs influences. doivent faire plus ou moins d'impression sur nôtre hemisphere, à proportion de leur degré de force.

Dans le second Chapitre a, Mr. de Bonattis rapporte trois sentimens sur les influences des Astres. Le premier est celui des Astrologues Stoïciens, qui leur attribuoient une force inviacible. & des essets necessaires & inévitables: mais il montre que les plus sages Astrologues, comme Prolomée, ont cru que celui qui connoîtroit l'ascendant de son étoile, pourroit en rompre l'effet par

sa prévoience.

L'Auteur résute aussi la seconde opinion, qui nie toute sorte d'influences, & qui veut que Dieu gouverne tout par soi-même, en disant qu'il est vrai que D'eu est le Directeur du monde: mais que cet Etre suprême ne laisse pas d'avoir établi des Loix, qu'il ne change pas facilement, & par lesquelles les Esprits agissent sur de certains corps, & les corps les une sur les autres. Dailleurs n'y aiant point de vuide & tous les corps. étant contigus, il s'ensuit, que le mou-vement du plus haut doit faire impression sur le plus bas.

M. de Bonattis embrasse le troisième sentiment, qui tient le milieu, & qui lui semble le plus raisonnable. Il admet donc des influences célestes, & croir même qu'elles causent de certaines inclinations, mais qu'elles ne forcent personne; Qu'on en peut connoître quelques effets généraux, mais qu'on ne sauroit entrer dans le détail, ni en faire application à des choses particulieres & de peu de conséquence; parce qu'il n'y a que les Prophetes, qui puissent prédire les faits singuliers: Qu'un sage Astrologue ne doit parler que des inclinations générales, que les influences célestes donnent à cha-que particulier, lors qu'il s'en est assuré par une longue étude, & par de penibles ob-servations; qu'il doit les fomenter, si elles sont bonnes, ou les étousser, si elles sont mauvaises; & qu'il n'a qu'à prendre garde à soi-même, & au danger auquel il est exposé, pour reconnoître bientôt que les Astres. n'ont pas une puissance absolue sur le sort: des hommes.

On réfute dans a le troisième Chapitre vint-cinq argumens, dont les ennemis de l'Astrologie Judiciaire se servent pour la cobattre. Il n'est pas possible de les rapporter tous, sans s'engages dans une longueur excessive, on se contentera donc d'en mettre un ou deux ici des plus forts, avec les réponses que l'Auteur y fait: Le 3. est, que s'il y a des influences, il n'y a point de Libre-arbi-

Historique de l'Année 1687. 355 tre. On se tire assez bien de cette objection, en disant qu'encore que les inclinations & les passions de l'ame soient causées en partie, par l'impression que font les corps célestes sur ceux qui nous environnent, il ne s'ensuit pas qu'ils déterminent invinciblement la volonté, non plus que les autres objets extérieurs.

La 5. Objection est eonçué en ces terzimes. Comment un Astrologue pourroit-il connoître l'avenir? & les Etoiles étant aussi petites & aussi éloignées de nous qu'elles le sont, comment pourroient-elles faire de l'impression sur nos corps? On répond à cela en disat que tout est plein, & qu'on ne doit pas nier l'influence des Astres, parce qu'on ne voit pas les corpuscules, qui en émanent, puis qu'autrement il faudroit nier l'existence & l'étendue des exhalaisons, des odeurs & de tous les corps insensibles. On ajoûte que les astres, qui paroissent si petits, à cause de leur éloignement, sont des corps d'une grandeur immense, extrémement agitez, & d'où par conséquent il s'exhale une infinité de corpuscules.

Un Cartesien presseroit cet Argument contre l'Astrologie, d'une maniere bien plus forte, qu'il n'est exprimé ici. Il pourroit dire que ce grand Univers est composé d'une infinité de tourbillons, qui ont chacun un Soleil pour centre: Qu'entre ces tourbillons & vers leurs extremitez, il y a de grands

grands espaces pleins d'une matiere peu agitée, par la distance où elle est de son Soleil: Que puis que le mouvement se rallentit & se perd-même entierement par le grand nombre de corps ausquels il se comunique, il n'y a pas d'apparence que le Soleil ou les Planetes d'un autre tourbillon puissent faire beaucoup d'impression sur le nôtre, dont elles sont séparées par une étendue si vaste: Qu'à l'égard de nos Planetes étant des corps opaques, qui n'ont qu'une lumiere empruntée & des raions résiechis, non plus que sa terre, leurs instuences ne peuvent pas aller bien loin: Qu'ensin supposé même qu'elles eussent quelque force, elle seroit absorbée par celle du Soleil.

L'Auteur a distingue dans le Chapitre suivant, entre les influences générales & les particulieres, & dit que les générales regardent les Etats, & ceux qui les gouvernent, comme les Rois, les Magistrats, les Généraux d'Armée, dont le sort de plusieurs personnes dépend. C'est pourquoi Mr. de Bonattis conseille de ne pas s'en sier entièremét à un Astrologue, qui fait l'horoscope de la naissance d'un particulier, s'il ne sait les constitutions générales & les révolutions, qui doivent arriver dans l'Etat, dont le particulier est membre. On prétend de résoudre par là une sorte objection, contre la certitude de l'Astrologie. On demande d'où vient que tant de personnes nées en divers temps

& Historique de l'Année 1687. 307 & en differens pais, meurent en un seul & même combat? s'il est possible que leur é-toile soit la même & que les Astres se soient trouvez dans une conjonction semblable au moment de leur naissance: A cela on répond que les Soldats étant membres de l'Etat, & plus particulierement de leur Capitaine, leur fortune dépend de la constellation: heureuse, ou malheureuse de ceux qui les gouvernent; 2. Que ceux qui échappent des malheurs communs d'un Etat, sont préservez par une influence particuliere, qui a plus de force que la générale, mais qu'ils ne laissent pas de sentir les fraieurs de la mort, à la vue du péril où ils sont exposez. 3. Qu'il y a une infinité de naissances infortunées, & que ceux qui sont enveloppez dans les malheurs de leur maître, peuvent, outre cet ascendant général, être menez à leur perte par une influence particuliere.

traite de ce qu'on doit admettre ou rejetter dans l'Astrologie, & fait voir la nécessité de cette distinction, à cause des abus qui s'y sont glissez, & qui l'ont renduë méprisable. 1. Des avares & des trompeurs s'en sont servis, pour tirer de l'argent du peuple, & ont sait imprudemment des prédictions particulieres, qui se sont trouvées sausses. 2. Les premiers Astrologues, ont écrit d'un style obscur & embarassé, soit pour s'attiter l'admiration du vulgaire, soit pour cacher à la

postenté une science qui leur avoit tant couté de veilles & d'observations. 3. On n'a pas les Livres des Caldéens, qui avoient porté l'Astrologie à un si haur point, & d'où elle est venue jusqu'à nous par les ouvrages des Arabes, qu'on a ensuite traduits en Grec & en Latin; ces disserentes versions doivent avoir beaucoup alteré des Livres qui n'étoiét pas fort clairs. 4. Il y a plus, les guerres, les saccagemens de villes, l'incendie de plusieurs Bibliotheques, l'ignorance des siecles passez ont rendu ces Ouvrages si rares, par la difficulté qu'il y avoit à trouver des gens capables de les transcrire, qu'ils se sont perdus entierement, & qu'il n'en est resté que des lambeaux. 5. Les Arabes, grands menteurs & grands flateurs, ont fait mille fictions qu'ils ont fourrées dans l'Astrologie, comme les horoscopes Lunaires & ceux des autres planetes. 6. Ils ont fondé, sur le sort ou sur des raisons allegoriques, une science, qui ne doit être apuyée que sur des causes naturelles. Tel est ce qu'ils disent de l'ascendat des Planetes sur certaines heures, & les raisons qu'ils rendent des effets du Soleil dans les diverses maisons du Zodiaque: Il produit; disent-ils, la chaleur & la fécondité dans le Lion, parceque cet animal est chaud & humide; la secheresse dans la Vierge, parce que les vierges sont steriles, 7. On a ajoûté foi trop legerement à des traditions particulieres sur la nature des Planetes & des étoiles fixes. 8. On s'est imaimaginé que les Etoiles étoient comme les Dieux tutelaires des hommes, & qu'elles en avoient chacune un certain nombre à gouverner: au-lieu que les influences célestes ne font impression que sur les grandes masses, & que si leur operation s'étend jusqu'aux individus, qui participent quelque chose de ces masses, ce n'est qu'obliquement, & parce qu'ils n'ont pas la force de surmonter cet ascendant. Il en est à peu près de même que de la constitution pestiferée de l'air, qui infecte les personnes soibles, & ne fait point d'impression sur les temperamens sains & robustes.

L'Auteur réleve plusieurs autres erreurs particulieres des Astrologues dans la suite de ce Livre, où il traite Ch. 7. des Directiós. c. 8. de la maniere de rectisser la nativité, c'est à dire de trouver l'héure & le moment précis de la naissance de quelcun, qui est ordinairement fort incertain, à cause de l'inégalité des horologes. 9. De la force des révolutions. 10. Des declinaisons. 11. Des paralleles du monde. 12. De l'activité de la Lumiere dans les Planetes. 13. Des maisons célestes. 14. Des causes des jours critiques. 15. Des influences du Soleil & de la Lune. 16. Des momens critiques. 17. De la nature des Planetes & de leur ascendant.

Le II. & III. Livres sont tout pratiques, & l'Auteur y rapporte l'horoscope qu'il a fait de plusieurs personnes, en prenant les figueres de leur nativité. Il assure que l'évene-

ment a fait voir qu'il ne s'étoit point trompé, & nomme ces personnes, par leur nom & surnom. Le 3, ch. du II. L. contient 40, exemples de gens qui sont morts dans leur enfance. Le 4, comprend 17, hotoscopes de ceux qui ont vêcu quelque temps, & ont simi leur vie par une mort naturelle. Le 5, est composé de 14, horoscopes de personnes, qui sont peries par le fer ou par le feu. Le 6, de 6, personnes, qui se sont noiées, ou qui sont tombées en des précipices. Dans le 2, ch. du III. L. on trouve l'horoscope de 18, personnes, qui ont couru de grandes risques, mais qui en sont échapez, & qui sont encore en vie. Dans le 3, & dernier ch. 11, exemples de jumeaux, nez en diverses manieres.

ASTRONOMICUM ex quo Dodrima de supputandis multis annis Deliquiie, inxta Tabulas Prutenicas perspicue demonstratur & Typis explicatur. Cum appendice de Planetarum Eccentris eorumque deferentibus, Apogeis, Perigeis Æquantibus ac Epicyclis, quorum nos admoneans, quaque doceant 4. Lugduni. 1687. p288.199.

Na rimprimé cette année à Lion la Dissertation sur le Calcul Astronomique du celebre Moler, Théologien & Astronome de Berne. Comme ce Livre a été dané au public par l'auteur des l'année 1606.

Elipsorique de l'Année 1687. 312
1606. on dira seulement ici, en faveur de ceux qui ne l'ont pas vû, qu'il contient la description de trois Eclipses de l'année 1605

La premiere est une Eclipse de Lune, arrivée la nuit du 23 de Mars à 12 heures 7 minutes 15. secondes, sur le Meridien de Lausanne. L'autre est une Eclipse de Soleil, qui commença sur le même Meridien, le 2. d'Octobre 2 10. heures 53. m. 36. sec 2 vant Midi.

fut observée le 27. de Septembre à 3 heures 1 min. 39. sec. après minuit. Outre une description exacte du commencement, du progrès & de la diminution de ces Eclipses, que l'Auteur a observées, & fait représenter en diverses figures, austi bien que la situation des Astres dans le temps de l'observation, on y trouvera plusieurs raisonnemens sur leurs esfects. A la fin de cette Dissertation, on en a ajoûté une autre du même Auteur, qui n'est pas moins curieuse, & qui porte pour titre.

Ap.1.ad 40. 6 p. 40. 64 91. 0 p. 92.ad fine

OBSYDERE NOVO, Sendenova stella, qua ab 8. die Octobris 1604. inter Astra Sagittarii videri coepit; as annua revolutiones 1605. periodo proxima entincia evanuit, Enarratio Apodeicia A Pagg. 24.

E sujet de cette Dissertation est une Nouvelle Etoile, qui commença à être observée par M. Moler, le soir du 18. d'Octobre 1604, dans le 18, degré du sagittaire. Elle ne lui parut d'abord que comme une étoile de la troisséme grandeur, mais son éclat s'accrut si fort tous les jours, qu'il surpassa bientôt celui de la Canicule & de la Planete de Venus; de sorte qu'en moins d'un mois les étoiles de la premiere grandeur ne parurent auprès d'elle, que comme celle de la seconde. Elle sur d'abord d'un rouge en soncé, qui s'éclaireit peu à peu & devint d'un vis éclatant & d'une blancheur surprenante. Elle ne dura qu'un an, & on la vit dans son déclin tirer sur le verd, prendre ensuite une couleur plombée, & disparoître enfin tout à fait. Elle sut toujours sixe : ce qui fait croire à l'Auteur qu'elle étoit dans le firmament mêmes ne formant point de parallaxe, & é-tant au dessus de toutes les Planetes. Il raisonne de même à l'égard de cette étoile, qu'on apperçut dans la constellation de la Cassopée, en 1572, & qui disparut en 1574.

#### XIII,

JACOBI USSERII Archiepiscopi Armachani Opuscula duo, nune primium Latindedita: quorum alterum ost Du EBISCOBORUM ETMETROPO-

LITANORUM ORIGINE; Alterum DE ASTAPROCONSULARJ. Accessit Veteris Ecclesia GuBERNATIO PATRIARCHALIS ab E.B. descripta. Interprete R.
R.E.B.P. pratered accedit appendix DE
ANTIQUA Ecclesia BRITANNICA LIBERTATE ET
PRIVILEGIIS 8. Londini. 1687.
Pagg. 156.

Et Ouvrage est composé de cinq dissertations. Les deux premieres sont du celebre Usserius, & ont été publiées en Anglois, pendant sa vie, comme on l'a pu voir dans le II. volume de cette Bibliotheque, & comme on le voit assez par le titre de ce recueil. Latroisiéme est d'Edonard Brerevvood à qui le public est redevable d'un Livre Anglois, intitulé, Recherches sur la diversité des Langues & des Religions, dans toutes les principales parties du monde, qui a été traduit en François & en Latin. La quarieme est d'un Docteur & Professeur en Théologie, que le public ne connoît que par les deux premieres Lettres de, son nom J. B. La cinquieme est la troisseme section du Catholique-Romanus pacificus de Iean Bar-nes Benedictin Anglois. Ce Livre n'étant encore qu'en manuscrit sit un peu trop de bruit pour le repos de l'Auteur, qui étant alle à Paris, y fut pris, mené en Flandres, pieds & points liez, transféré de là à Rome, Tom. VII.

a mis à l'Inquisition, où après l'avoir tens quelque remps dans la mailon des fous, on

publia qu'il étoit mort phrénétique.

I. Dans la I. Dissettation, a qui traire de l'o-rigine des Evêques & des Metropolitains, Ullerius tache de prouver que l'institution de l'Epsscopat a été faite sur le modele du gouvernement de l'Egsse Judaïque, que les Aparres ont smité. Tout le monde tombe d'accord que les Sacrificateurs étoient au deslus des Levites, & l'on ne sauroit non plusnier qu'il n'y eut divers degrez & des dignitez différentes entre ces deux Ordre, Les Lèvires étoient divisez en trois samilles les Gersonites, les Cohatites & les Merarites, qui avoient chacune son chef. Nomb. III: 24. 30, 15: & longremps aprés, lors que la posterité d'Aaron, à qui le Sacerdoce appartenoit, fut multipliée, David la divisa en 24. ciasses, qui devoient servir chacune en son rang, & qui avoient toutes leurs chefs particuliers, qui sont appellez dans l'Evangile Dezinis Princes des Presses, pour les distinguet du Pontife. Les Septante Interpretes & S. Jerôme appellent deux de ces chefs, l'un des Prêtres & l'autre des Levites, Episcopi, Evêques, Nchem. XI ; 14, 22.

Pour montret qu'un ordre semblable a en lleu entre les Ministres de l'Eglise Chrétique, des son premier établissement, Us. serius allegue l'inscription des Lettres que selus-Christ sit écrire eux sept Anges des sept Eglises de l'Asse Mineure. Il remarque

1. Que ces lept' Anges, sont représentez par sept Étoiles; ce qui est sans doute une embleme de leur dignité. 2. Qu'on ne sauroit prouver que le nom d'Ange signifie le Collège des Pasteurs, & qu'il y a plus d'apparence qu'il désigne une personne singuliere, qui étoit, selon Beze, à monsée le président de ce Collège. 3. Que Leon Evêque de Magnesse assuroit les Peres du Concile de Calcedoine, que depuis Timothée jusqu'alors, il y avoit eu 27. Evêques à Ephese. 4. Que luy avoit eu 27. Evêques à Ephefe. 4. Que Jusistes président de l'Eglise, & que la souscription de la Seconde Epitre, que S. Paul lui adresse, lui donne le nom d'Eveque, aussi bien que deux anciens Auteurs, qui ont écrit l'hi-stoire de son Martire; dont l'extrait de l'un, qui est anonyme, nous a été conservé par Photius dans sa Bibliotheque, n.245: & l'autre est inseré tout entier dans les vies des Saints imprimées à Louvain en 1489. Ce dernieg Ouvrage est de Polycrate, Evêque d'Ephele, qui vivoit 34. ans après que S. Jean cui écrit ces Lettres, comme il paroit par d'autres Let-tres de ce Polycrate à Victor Evêque de Rome, où il fait mention de sept Eveques ses parens, & dit qu'il étoit le huitieme.

Jrenée assure que l'Apocalypse acté écrite dans l'île de Patmos, sur la fin de l'Empire de Domitien, ou vers la 14. année de son regne. Douze ans aprés, savoir le 16. de celui de Trajan, S. Ignace, pendant qu'on le menóit à Rome pour y souffrir le mar

ō j

tyre, écrivit une Lettre à l'Eglise d'Ephese, où il parle d'Onesime, qui en étoit Evêque, recommande au Presbitere de vivre en bonne intelligence avec lui, & au peuple de lui obeïr. Il fait la même chose dans une Lettre qu'il écrivit à l'Eglise de Smyrne, dont Polycarpe Disciple de S. Jean étoit Evêque.

A tout cela Usserius ajoûte qu'Irenée, & Tertullien, dans le second siecle, combattoient les Héretiques par cette raison, qu'ils étoient de beaucoup posterieurs aux Evêques que les apôtres avoient établis dans les Eglises, comme à Policarpe que S. Jean avoit mis dans celle d'Ephese, & à Clement ou à Linus installez par S. Pierre dans celle de Rome:

Pour venir à l'origine des Metropolitains, Usserius remarque que S. Paul aiant prêché avec beaucoup de succès dans l'Asse Mineune, appellée aussi Lydie ou Asse Proconsulaire, a il est indubitable qu'il y avoit plus de sept Eglises dans cette Province; aussi S. Ignace écrit-il une Lettre à l'Eglise de Tralles, une des villes de la Lydie. Pline témoigne que de son temps il y avoit des Présets Romains à Laodicée, à Sardes, à Smyrne, à Ephese & à Pergame, qui avoient chacun leur ressort à part, & dont la jurisdiction s'étendoit sur les villes & les bourgades voisines du sieu de sa demeure Ptolomée met Thyatire dans le rang des Metropoles, & les

& Historique de l'Année 1687. 317 & les Actes d'un Concile de Constantinople, tenu sous Mennas, y mettent aussi Philadelphie: ce qui semble prouver que ces sept Eglises d'Asie étoient les Metropolitaines des autres de la même province, comme Tralles, Magnesse, Hierapolu. Ajoûtez à cela qu'il y avoit indubitablement des Metropolitains du temps des disputes, touchant la célebration de la Pâque, puis qu'Irenée assembla les Ecclesiastiques des Dioceses des Gaules sur lesquels y présidoit a Denis Evêque de Corinthe, bécrivant avat ce tems-là aux Eglises de Crete, adresse sa l'Eglisede Gorzyne sans nomer les autress d'où Busebe infere que Philippe, qui en étoit Evêque, 6toit Metropolitain de Crete, & successeur de

II. Usserius tâche de donner un plus grand jour à cette hypothese, dans le Traité suivant, e qui est une Dissertation Geograsique & Historique de l'Asse Lydienne ou Proconsulaire, & des sept Eglises Métropolitaines, qui y étoient. L'Auteur la publia en Anglois en 1643, comme on l'a pû remarquer, dans le II. Tom, de cette Bibliotheque p. 234. où l'on en a donné l'extrait que M. Parr en avoit inseré dans la vie de cet Evêque. C'est pourquoi on ne sera ici qu'y ajoûter quelques circonstances. La Lydie faisoit partie

Tite que S. Paul établit premier Evêque de

ส ชีย xt วุลหเลง หนอดูเนเด็ง ณัร ต่องงณั© จัพงอนอ์ส ต. Euseb. s. V. C. 23. c.23. c 31.

de l'Asie mineure ou de la Natolie, & étois tombée sous la puissance des Romains avec les autres terres des Rois de Pergame. Du temps de Pline, les Romains avoient cinq Préfects dans cette Province, comme on l'a déja dit, & alors il y avoit plusieurs. Mé-tropolitains. Mais Constantin aiant ordonné qu'il n'y en auroit plus qu'un dans chaque Province, qui auroit son siege dans la capitale, Ephele l'emporta sur les six autres, & fut la seule Métropole. Sous Valens, la Lydie aiant été separée de l'Asse Proconsulaire, Sardes sur érigée en Métropole, & cut les Evêques de Philadelphie, & de Thyatire pour suffragans; Smyrne & Pergame demeurant sous le Métropolitain d'Ephese. Pour Landicée, elle devint Métropole de la Phry-gie Pacatienne. Insensiblement l'ambition des Evêques & l'avarice des Princes firent qu'on enfraignit l'ordonnance de Coustan-tin, & qu'on crés plusieurs Métropolitains dans une même Province. L'Evêque de Smytne se rendit premierement inde endant s, devint ensuite Métropolitain, & étendit sa jurisdiction sur sept suffragans. Celui de Pergame suivit son exemple, refusant d'o-béir à l'Archevêque d'Ephese, & se faisant créer Métropolitain. L'Evê que de Ph la-delphie obtint la même dignité de l'Empareur Adronique Palealogue, & fut Métropoli-tain de la Lydie Ainsi il n'y eut que l'Eveque de Thyatire, qui demeura suffragant, & ne

put recouvrer la dignité d'Archevêque, qu'il avoit euë du temps de S. Jean, si l'on en crois l'Auteur.

. III. Le.III. Traité, a touchant le Gonvern wement Patriarchal de l'Ancienne Eglise, contiet les Réponses de M. Brerevwood à quatre questiós qu'on lui avoir proposées. La i est s du temps du Cocile de Nicle, sous les Evêchez du Monde ésoient soumie aux trois Patriarches, celui de Rome, celui d'Alexandrie, celui d'Antioche, dont il est parlé dans le sixiéme canon de ce Synode? On répond que non, & pour faire voir-la solidité de certe réponse, on détermine les confins de la juritdiction de chaque Patriarche, & on indique ceux de qui dépendoient les villes, qui n'éroient pas de lour ressort, Celui d'Alexandrie préadoit sur l'Egypte, la Libye proprement dite, & la Pentapole. La derniere ville de son ressort étoit Rinocepura à l'Orient, non loire d'Anthedon & de Gaza & à l'Occidet Berenice versla grande syren ou plutor! Autel des Philenes. Il avoit six Provinces & autant de Mórropolicaias sous toi, vers le siecle du Concile de Nicée.

Le Patriatche d'Antioche avoit l'inspection de toutes les Provinces, que les Romains appelloient l'Orient de la dire de tout ce qu'ils possedoient depuis d'extremité de la Mediteuranée, tirane vers le Levant avec la Gilice & l'Esqurie, qui saisonne en cout

Ansending Chicago, in to 111/h Land 18 c &

tout quinze provinces. Celui de Rome a-voit sous soi ce que les anciens Jurisconsultes appellent les Provinces Suburbicaires ou du Diocese de l'Italie, qui étoient au nombre de dix, savoir trois îles, & sept contrées dans le continent, qui s'étendant à l'Orient, depuis le sleuve Macra, aux confins de l'Hetrurie, ou de la Toscane, vers la mer Thyrrhene, & le fleuve Asias a qui se décharge dans le Golfe Adriatique, occupoient toute la partie étroite de l'Italie. On prouve que la jurisdiction du Parriarche de Rome ne s'étendoit pas plus loin: 1. Par un passage de Russin qui dit b que le Concile de Nicée ordonna qu'on garderoit l'ancienne coûtume à Alexandrie & à Rome, que le Patriarche de la prémiere présideroit sur l'Egypte, & celui de la seconde sur les Eglises Suburbicaires: 2. Parce que la jurisdiction du Prefet de Rome n'étoit pas plus étenduë,& que les bornes du Gouverneur ou Vicaire Politique étoient dans tout l'Empire celles de l'Ecclesiastique.

Si l'on demande à l'Auteur de qui dépendoient les autres Provinces Romaines, il remarque que l'Empire étoit divisé en treize Dioceses ou Présetures, ou même quatorze, si l'on y comprend la Présecture de Rome ou des Provinces Suburbicaires. Ces 14. Dioceses contenoient 120. Provinces, & chaque Province plusieurs villes, qui étoient subordonnées les

" Aniont dhui Chi ascio. b Hist. Becleft. 1.5. 6

unes aux autres dans cet ordre. Chaque ville avoit son Magistrat particulier, qui s'appelloit Desensor Civitatis a qui décidoit des affaires, qui se passoient dans la ville & les villages. Chaque province avoit un Proconsul ou Président, qui demeuroit dans la capitale; & chaque Diocese, un Vicaire de l'Empire, qui tenoit son siege dans la ville la plus considérable de toutes ces Provinces, d'où il avoit l'œuil sur tout ce qui s'y passoit, publioit les Edits Imperiaux, & donnoit des sentences définitives. L'ordre Ecclesiastique étoit entierement le même. Dans chaque ville il y avoit un Evêque, qui répondoit au Desensor Civitatis, & dont la ville avec les villages de son ressort s'appelloit magginses Evêché & non pas Paroisse, comme on l'explique ordinairement. Au proconsul répondoit l'Archevêque, qui s'appelloit aussi Metropolitain, parce qu'il demeuroit dans la Metropole, ou la capitale de la Province. Enfin dans chaque Diocese, il y avoit un Vicaire Ecclesiastique, qui s'appelloit Primat, & jugeoit en dernier ressort de tous les differens, qui s'élevoient entre les membres du Clergé, dont il y avoit appel à lui. Quoi qu'à proprement parler, les Patriarches ne fussent que des Primats, & que chaque Pri-mat eût autant d'autorité dans son Diocese, que les Patriarches en avoient dans le leur: la dignité de Patriarche étoit néanmoins un peu plus considérable que celle de Primat, puis

A Protecteur de la Ville.

puis que dans les Conciles, ceux là avoient

le pas avant ceux ci.

Les questions suivantes sont faciles à résoudre, après la décisson de la première. La

2. est Aquel Patriarche l'Evêque de Carthage étoit sommis. si c'est à celui d'Alexandrie, ou à celui de Rome? On tépond que
cet Evêque ne dépendoit, ni de l'un, ni de
l'aut e, & qu'il étoit lui-même Primat du
Diocese d'Afrique, l'un des: 4. de l'Empire,
aiant six Provinces sous sa jurisdiction, qui
s'étendoit depuis la Mauritanie Tingitane à
l'Occident jusqu'au de là de la grande Syste
tirant vers l'Egypte. Comme les Africains appe soient tous les Metropolitains Primats,
nôtre Auteur donne à celui de Carthage le
nom de Souverain Primat, pour le distinguer des autres, qui reconnoissoient son autorité.

On objecte que le Concile de Nicée attribuë la Libye au Patriarche d'Alexandrie; mais ce n'est pas la Libye dont il s'agit, qui n'est autre que l'Afrique même: on appelloit aussi de ce nom le païs qui est compris entre la Cyrenaïque & l'Egypte, & c'est là la Libye, qui oberssoit à ce Patriarche. Les decrets du Concile de Mileve & des autres Synodes d'Afrique consimment cette primauté de l'Evêque de Carthage: car on entendoit par l'Afrique, tout ce que les Romains y possedoient, excepté la Mauritanie Tingit me & l'Egypte, & selon les Loix du Code, il y avoit appel de l'Evêque au Me& Historique de l'Appès 16bq. 3230

tropolitain. At du Metropolitain au Pat arche du Diquele. Il falloit dous qui, y eut
un Partiarche on souverain Primar en Afrique, at c'étoit indubitablement l'Evéque de
Carthage, puisque ce fut sui que 'éstinieu
tétablit, dans cette dignité, après q e Belisaite eut chaffe les Vandales d. l'Afrique.

L'Apteur giant répondu à quelques paffages de 5. Augustin, que les Catholiques Romains elleguent pour établit les appe lat ans d'Outre mer, oa d'Afriq e en Itali , vient à le p. quettion , où l'on demande A quel Parriarche la Bratagne iteis foumife? O : 4pond qu'elle ne reconnoilloit auc in Patilarche etranger, mais qu'étant cu des sopt Dioceles de l'Empire d'Occident, elle avo t fon Primar particulier. Du cemps de Conftantin , cette lle étoit divilé en tique Provinces, la Brétagne, dont la Métro-po e étoit Lond, es : la l'conde Bietagre, dont le Metropolitain le traoit à 16 a 20-jou dhui Exerces a de la grande Céfacienne, qui avo e fon Metropolicain à Totto où demeuroit le Viquite, de l'Amplie, las - dont pat confequent le Metropolitain égoit .. Primat de t aceite Preas le Regno \*sadistine in aduquel Car ge en Ar-. ch.veché, c enliblement \* je kar in gi

she de bloumouch.

On demande en 4. lieu, sous quel Patra arche étoit la ville de Locride, appellée anciennement Lychnidos, puis Iustiniana Prima, parce que l'Empereur Justinien y nâquit, & située près du Lac de même nom, dans la contrée des Dassaretes en Macedoine. On répond qu'après que Justinien y eut établi un Préset du Prétoire & un Primat, elle ne dépendit plus d'aucun Patriarche, & qu'elle devint la Metropole d'un nouveau Diocese, qui comprenoit les deux Dacies au deçà du Danube; la seconde Myssie, la Dardanie & la Prévalitaine, avec une partie de la Seconde Macedoine & de la Seconde Pannonie.

ienne liberté de l'Eglise Britannique contient les preuves de quatre Theles, dont la premiere est que les droits des Patriarchats ent été introduits par la coûtume, consirmez par les Conciles, é qu'ils ent passé en force de Loi par les Edits des Empereurs. Il paroit par les decrets des Conciles, qui ont consirmé les Patriarches dans la possession de leurs droits, qu'ils n'ont prétendu autre chose que de donner par ces decrets plus d'autorité aux anciennes coûtumes, b & de conserver les Privileges, que leurs prédecesseurs avoient accordez aux Eglises: ce que le Concile de Calcedoine dit, tant à l'égard

a p. 89. b ne dezain in ueglara. Can.6... Conc. Nic. Vid. & Can. 2. Conc. Confeantin. 3. & Historique de l'Année 1687. 325

l'égard du Patriarche de Rome, que des autres dans le 28. Canon, dont les Catholiques Romains contestent en vain la verité, puisqu'il se trouve dans tous les exemplaires Grecs, & dans deux Manuscrits très-anciens,

que nôtre Auteur a vûs. a.

# P.95.

Pour prouver que les Edits des Empereurs ont donné force de Loi à ces Canons. & à ces coûtumes, l'Auteur remonte jusqu'aux droits des Peres de famille, qui dans les commencemens du Monde étoient Rois & Sacrificateurs tout ensemble. Alors même la Roianté alloit devant le Sacerdoce, comme il paroît, parce qu'elle est toûjours nommée la prémière dans l'Ecriture. Ces familles venant à se multiplier, & à formet des villes & des communautez, l'autorité économique se changea en politique. Ensuite, lorsque Moise sépara le Sacerdoce de la Roiauté ou de la charge de Legislateur, il ne donna nulle atteinte à ses prérogatives, puisqu'il demeura Juge Souverain dans le spirituel, aussi bien que dans le temporel. Tous les Rois du Monde ont en cela les mêmes droits que Moïse; de là vient que David distribua les Sacrificateurs en diverses Classes, & que Salomon déposale Pontife Abiathar. Jesus-Christ, en donnant à ses Apôtres le pouvoir des Clefs, n'a point dérogé à la puissance des Rois, qui demeurent toûjours ses vicaires, les ministres de l'Eglise, & pour ainsi dire les Evêques exterieurs du Gonvernement Ecclefiastique. Mziş

Parlement libre & legitimement assemblé, par les trois corps de l'Etat, le Clergé, la Noblesse & le Peuple, qui voulant se remettre dans la jouissance des anciens droits & privileges du Roiaume, qu'Augustin & les Evêques de Rome leur avoient enlevez, par les armes &la violence des Anglo-Saxons, déclarerent qu'à l'avenir toutes les causes se jugeroient dans le Roiaume, & qu'on n'en appelleroit à aucun étranger: Ce qui est un droit inamissible des Patriarches, consirmé par les anciens Canons, & particulierement par le 8. Canon du I. Concile d'Ephese, fait à l'occasion des prétentions du Patriarche d'Antioche sur les Eglises de Cypre . Sur cela le Saint Synode ordonne qu'aucun Evêque sans en excepter celui de Rome, ne s'empare d'une Province, qui n'a point été sous son autorité des le commencement on sous celle de ses prédecesseurs, & que s'il s'en est emparé par violence, il la restitue. On prouve en même temps par 18. exemples, que, malgré les violences de la Cour de Rome, cette loi a été souvent observée par les Rois & les Pailemens d'Angleterre.

Dans la quatrième These, on soûtient que Tant s'en faut que l'Eglise Britannique doive être traitée de Schismatique, parce qu'elle cotinne à demeurer hors de la Iurisdiction du Patriarche de Rome, qu'elle en est au contraire dautant plus Catholique; aiant

Historique de l'Année 1687. 329. osé la premiere rétablir l'ancienne liberté & les privileges, que les Péres & les quatre premiers Consiles Ecumeniques ont donnez aux Eglises Catholiques.

Cette These paroîtra incontestable à ceux qui auront bien compris les principes qu'on a établis, dans les preuvo des précedentes: mais pour la mettre dans un plus grand jour, on ajoûte ici. 1. Que l'Evêque de Rome étant la partie de l'Eglise Anglicane, n'a pas droit de juger decelui que cette, Eglise a eu de s'exemter de sa jurisdiction; mais que ce droit appartient à un Concile Général legitimement assemblé, qui est au dessus de tous les Patriarches, comme l'Eglise Galli-cane le soutient, aussi bien que la Britanni-que: 2. Qu'au temps de la Réformation sous Edouard 1v. l'Eglise Anglicane n'étoit ni de droit, ni de fait sostmise au Patriarche de Rome, puis qu'il y avoit déja plu-sieurs années qu'elle s'étoit retirée de dessous sa jurisdiction, de l'autorité de Henri VIII. son Souverain & du consentement du Clergé Britannique, qui étoit encore Romain, en beaucoup de points de créan-ce & de pratique: 3. Qu'il y a bien de la difference entre abandonner la communion de l'Eglise Catholique ou Universelle, & ne vouloir pas communier à toutes les cérémo-nies d'une Eglise particuliere, ou s'abstenir d'un culte extérieur, pratiqué en certains lieux & par de certaines personnes; en pro-testant modestement qu'on est prêt à communier

munier. avac ,ces, gens là vauss-tot que l'ob. stacle qui nous sépare de leur communion se; ralevé: 4. Que l'Eglise Anglicane n'interdit la communion à aucun de ceux qui eroient les aiticles fondamentaux; & que c'est par ce principe qu'elle a souffert que les Catholiques mains communiaffent avec elle, pendant dix ans, après la réformation sous le regne d'Elizabet; ce qui a. duré jusqu'à ce que Pie v. le leur désendit par. sa Bule: 3. Que le Pape, aiant rompu le, premier la communion, condamné l'Eglise Anglicane, & défendu de former appel de. lui au Concile Géneral, est celui qui est coupable du Schisme, puisqu'il s'éleve ainsi au, dessus de l'Eglise Universelle, contre le set-, ment, qu'il faisoit autrefois à son avenement, au Patriarchat, d'observer ponctuellement les quatre Conciles Ecumeniques, ausquels, par conséquent, il se reconnoissoit inferieur, en s'obligeant à obeir à leurs. Canons, comme à une Loi immuable. 6. Que l'Eglise Anglicane ne peut être accusée d'héré. sie, puisqu'elle reçoit les Traditions veritablement Apostoliques, & qu'elle a désendu expressément, dans le premier Synode tenu après la Reformation, d'enseigner aucune. doctine qu'on ne pût la prouver par des palsages de l'Ecriture, selon l'interprétation des Peres.

V. A tout cela on a ajoûté le Chapitre 35 du Catholique Romain Pacifique de Leans Barnes, où cet Auteur soutient que les cho-

#### & Historique de l'Année 1687. 331

ses demeurant en l'état où elles sont, on pourroitadmettre le Roiaume de la Grand' Bretague à la Communion de l'Eglise Romaîne, en attendant un Concile Général, qui terminat les disputes, & qu'il setoit necessire de convoquer: 1. Parce que les Po-litiques craignent avec raison de se soumettre à une autorité, qui se croit au dessus des Rois, qui peut faire révolter leurs sujets contre eux se leur ôter en un moment le Roiaume, l'honneur & la vie. a. Parce que les Conciles de Constance & de Bâle déclarent Hérétiques ceux qui soutiennent, que le Pape est au dessus des Conciles Généraux: & qu'ainsi les Papes Modernes, qui désendent cette opinion avec tant d'ardeur, doivent être tenus pour hérétiques. 3. Parce que par le 8. Canon du Concile d'Ephese, les Privileges, qu'on a occa aux Eglises, leur doivent être restituez: ce qui fait voir que . l'Eglise Anglicane a eu droit de se remettre en possission des siens. On prouve tout cela par des Canons de plusieurs anciens Con-ciles, ausquels on ajoûte des passages de Gerson, qu'on prétend avoir été du même sentiment.

#### **一个学校教教教教教教教教教**

### BIBLIOTH E QVE

#### UNIVERSELLE

ET

#### HISTORIQVE

DE L'ANNE'E 1687.

#### DECEMBRE.

XIV.

Confucius Sinarum Philosophus, sive Scientia Sinensis Latine exposita, studio & opera Prosperi Intorceta, christiani Herdtrich, Francisci Rougemont, Philippi Couplet, Pairum Societatis Jesu. Iusur Ludovici Magni, eximio Missionum Orientalium & Litteraria Reipublica bono, è Eibliotheca Regiá in lucem prodit. Adiesta est Tabula Chronologica Siniça Monarchia ab huius exordio ad hac usque tempora. fol. Parisiis 1687. pagg. 549.



E public n'avoit encore vu que le second Livre de Confucius traduit par le P. Intorceta, Jesuite, inseré dans le 4. volume des Recueils de M. Thevenot, imprimez à Paris

en 1682. sous le Titre de Rélations de divers voiages curieux, qui n'ent point été publiez. Mais on trouvera ici les trois premiers Livres de ce Philosophe, & les R. R. P. P. Jesuïtes nous promettent a encore le quatrième, au cas que ceux-ci soient bien reçus en Europe, comme il n'y a pas lieu d'en douter.

Cet ouvrage est divisé en trois parties. La I. est une Dissertation sous le titre de Procemialis Declaratio, où l'on traite 1. de ce qui a donné occasion à l'édition de ce Livre.

2. De la méthode qu'ont observée ceux qui ont prêché les premiers l'Evangile aux Chinois, & des progrès qu'ils ont faits: 3 De la morale & de la Politique de cette Nation: 4. De leurs Livres Sacrez, qu'on appelle ici Libri Classici, & de l'Antiquité de leur Gouvernement & de leur Religion, 5. De leur Philosophie, qui est présentement la veritable Religion de la plupart des Savans. La I I. partie comprend trois Livres de Consucius avec des notes. La III. est une Table Généalogique des Rois de la Chine.

I. On ne sauroit rapporter ici les principales choses que le P. Complet, qui est l'Auteur de cette Dissertation, dit sur chacun de ces Chefs: mais comme les deux premiers ne regardent que les Jesuites ou les Missionnaires de la Chine en particulier, on s'arrêtera principalement aux derniers, en faisant une histoire abregée de la Religion & des sentimens des Chinois anciens & modernes, & y joignant une courte analyse de leurs Livres Canoniques.

A suivre le Calcul des Sentante l'Auteur

A suivre le Calcul des Septante, l'Auteur trouve que Fohi, le premier Prince & Legislateur des Chinois, jetta les fondemens de leur Empire, environ 200, ans après le Deluge; & que cette Nation est des descendans de Sem, nom qui signifie en leur langue Vie & Produire, & même vistime, étant écrit par un caractère a différent. Que si l'on veut s'en tenir à la supputation des Hebreux, on peut regarder Tan, le septième Prince des Chinois, selon leurs Annales, comme leur sondateur, puisqu'aussi bien leurs Interpretes conviennent, qu'on a mêlé plusieurs fables dans l'histoire des six premiers Rois, Mais, selon

des font en tres petit nombre, mais la varieté des tons en tres petit nombre, mais la varieté des tons en marque les diverses significations. Dans l'Ecriture les termes, qui fignificat plusquer choses, sont marquez par autant de dissers caractères qu'ils ont de divers sons.

#### & Historique de l'Annee 1687. 335

selon ce cascul même, l'Empire des Chinois seroit plus ancien que le Deluge, puis que suivant les annales de cette Nation, Yao a commencé à regner l'an 41 du vi. Cycle, a avant sesus-Chilit 2356. l'an du Monde 1592. la 34 année après la naissance de Sem, & par

consequent 65. ans avant le Déluge.

Fohi étoit Originaire de la Province de Ken si, d'où il transfera le siege de son Em-pire à Chin Cheu, petite ville de la Province de Ho nan. Il fut le premier, qui fit, comprendre aux Chinois les avantages de la Societé civile. Il inventa les instrumens de Musique, & établit plusieurs loix; entre autres celle qui défend de le marier à une personne de la même famille, & qui s'observe encore aujourdhui. Il sit aussi des ordon. nances touchant les sacrifices, sur lesquelles il se regloit lui même faisant des offrandes à l'Esprit Souverain, qui gouverne le Ciel & la terre & à des Esprits inferieurs, qu'il crosoit présider aux montagnes, aux sleuves & aux diverses contrées, & nourrissant des animaux destinez à ces saerifices. Les Chinois attribuent encore à ce Prince l'invention de six Lettres, du Dragon, que les Rois portent dans leurs armes, & le croient l'Auteur d'un Livre, ou plurot d'une Table, appellée, Te-kim, qui marque les chan-gemens & les diverles combinaisons des

a Le Cycle des Chineis est un reviede da

choses célestes & sublunaires, & qu'on trouvera expliquée en partie dans a cette Dissertation.

Après un regne de 115. années: Fobi mourut, & eut pour successeur Xin num, qui alla tenir sa cour à Yen Cheu dans la Province de Xan sum. Il apprit l'agriculture à ses sujets, leur montra à tirer du sel de l'eau de la Mer, à connoître diverses herbes venimeuses, & à préparer des antidotes. On dit même qu'il composa un Herbier, qu'il institua des foires & des marchez, & qu'il sit plusieurs Loix touchant le commerce. Enfin après avoir regné 140. ans avec tant de douceur, que divers peuples voisins s'étoient soumis volontairement à son Empire, il mourut en parcourant la Province de Hu quam, & su enterré dans la ville de Cim.

Quelques Auteurs mettent après ce Prince sept autres Rois, qui se succederent l'un à l'autre, durant l'espace de 380. ans; mais ils ne disent pas le temps que chacun a regné en particulier. Il y en a d'autres, qui ne reconnoissant point ces sept Rois', croiét que Hoam Ti succeda immédiatement à Xin num, & qu'ils étoient freres de Pere.

Hoam Ti, ou l'Empereur iaune, parce qu'il prit cette couleur & le diademe, pour être les marques de la Roiauté, fut élu par douze Rois vassaux, & tint le siege de son Empire à Che ches dans la Province

de Pekim. Il fut le premier qui consacra un Temple à Xam 1i, c'est à dire au Dieu, ou à.l'Empereur Souverain: mais on continua pourtant de sacrisser à découvert. Quoique ce Prince fût belliqueux, & qu'il ait remporté plusieurs victoires, sur des rebelles, il ne . laista pas néanmoins d'étudier les méchaniques, de cultiver les sciences, & de faire plusieurs reglemens fort utiles pour le bien - public. Il crea six Ministres d'Etat, a sit des Tables d'Astronomie & d'Arithmetique, fixa la Cronologie, en inventant les douze mois de l'année, représentez par douze Cloches d'airain, & le Cycle, qui est un perio-de de 60. années. On lui attribuë aussi l'invention des poids & des mesures, de divers instrumens de Musique, de la forge, des armes, des navires, des filets, des chariots, de la poterie, & celles de la soie & des teintureries à la Reine Lui su son Epouse. Enfin de peur qu'il ne manquât quelque chose au bonheur des premiers Chinois, Cam kie, qui fut l'un des plus Savans, que ce Prince établit, pour marquer l'ordre des temps & avoir soin de la Cronologie, inventales caracteres, dont ils se servent pour écrire, & qui sont presque infinis en nombre, chaque idée particuliere étant marquée par un caractere different. Cependant il suffit d'en connoître six mille, selon le P. Coppler. pour écrire assez correctement des hijets Tom. VII.

les plus ordinaires, & pour entendre les Lie Tres qui en traitent.

Les Arts & les sciences continuerent à se perfectionner sous les Princes suivans, qui bâtirent plusieurs villes, les sermerent de murailles, & sirent divers établissemens pour le bien de l'Etat & la Majesté de l'Empire, comme entre autres Xao Hao, le 1v. Empereur résorma plusieurs abus, qui s'étoient introduits dans les sacrisses, & ordonna que lui & ses successeurs offriroient seuls des sacrisses solemnels à Xan ti. Ainsi, si l'on en croit les Annales des Chinois, toutes les sciences, & tous les arts necessaires à la vie & à la persection de l'esprit, ézoient déja chez eux, deux ou trois siecles avant le Déluge, selon le calcul des Hebreux.

La Religion & les bonnes mœurs regnoient dans un Roiaume si bien policé: les Rois donnant des exemples de vertu, que leurs sujets imitoient, & composant eux-mêmes des Livres, soit de science, soit de Morale ou de pieté, comme sirent Yao & Xun, d'où Consucius assure qu'il a tiré la plûpart des choses qu'il a écrites. On n'y connoissoit ni statues, ni faux Dieux, a & quoi qu'o honorât divers Anges tutelaires par des sacrifices, on nous assure néanmoins que c'étoit avec un culte beaucoup b au dessous de celui qu'on rendoit à Xan ti ou le Souverair Maître. Aussi encore que les Empereurs de la Chine prennent assez souvent le surnos

& Historique de l'Année 1687. 339 de Ti, qui signifie Seigneur & Maître, ou selui de Vam, qui veut dire Roi, & qu'il y ait même eu un Prince de la 1 v. Race, qui se fir appeller Xi houm ti c'est à dire le grand on l'Auguste Empereur, il ne s'en est encore point trouvé, qui ait usurpe le titre de Xam ou de Supreme, qu'on a toûjours laissé par respect à l'arbitre absolu de l'Univers. On marquoit aussi la Divinité par le nom de Tien, qui signisse proprement le Ciel. l'Auteur s'arrête longtemps à prouver a qu'ils n'entendoient autre chose par Tien que le vrai Dieu; mais on ne se croit pas oblige à rapporter ses raisons, puis qu'il n'est rien de plus ordinaire dans toutes les Langues, que de donner le nom de Ciel à la Di-vinité, qui le remplit & qu'on y adore. L'honneur excessif, b que les anciens

L'honneur excessif, b que les anciens Chinois rendoient à leurs parens décedez, & qui est dégéneré en superstition, paroît un peu plus difficile à justifier. l'Auteur prétend néanmoins, qu'il étoit purement civil, & qu'on n'en sauroit douter après la lecture de leurs Livres Sacrez:

Ensin cette nation étoit si pieuse, que Dieusaisoit quelquesois des miracles en sa faveur; témoin ce qui arriva à l'Empereur Tico, e qui aiant une semme sort religieuse, mais sterile, offrit tant des sacrissces à Xam ti, qu'il en obtint un sils nommé Hencie, qui ne sut pas Roi, mais sa postetité monta sur le trône 1300, ans après Ticos

La Religion des Chinois demeura à peuprès en cet état jusqu'au v1. siecle, avant Jesus-Christ, a qu'un Philosophe nommé Li lao Kiun, & autrement Pe yam ou Lao tan, commença à enseigner qu'il y avoit dans le ciel plusieurs Divinitez semblables, qui gouvernoient le monde indépendemment l'une de l'autre, & dont chacune préfidoit sur un élement particulier. L'Auteur croit que ses Disciples, qui font présentement une secte, qu'on appelle Tao su, ont corrompu ses Outrages en bien des endroits, quoique cela n'empêche pas qu'on n'y trouve encore de fort belles, maximes, touchant le mépris des honneurs & des richesses, & sur les autres vertus. On rapporte ici une sentence de ce Philosophe, qui apparemment a donné occasion à la pluralité des Dieux, que ses Disciples ont introduite: Tao sem ye, dit-il, Ye sem ulh, Ulh sem san, San sem van ve C'est à dire, la Loi ou la Raison a produit un, un a pro-duit deux, deux ont produit trois, trois ont pro-duit toutes choses. Cette sentence, toute obscu re qu'elle est, pourroit bien avoir un bon sens en l'expliquant à la Platonicienne; si Tao étoit le même que Xam ti, commeil y a bien de l'apparence, & qu'on l'entendît de cette manière, que Tao ou l'Etre supre-me existe par lui-même, étant l'unique principe, que cet Etre en a produit un second, que ces deux Etres en ont formé un troisiéme,

P. 24. 6 94.

& Historique de l'Année 1687. 341 me, & que les trois ensemble ont créé outes choses.

Quoi qu'il en soit, les Disciples de ce Li les Kiun, deux ou trois Siecles après, sitent beaucoup de mal à la Religion, aiant inventé, ou du moins extrémement provigné la magie parmi les Chinois, & en aiant entêté successivement plusieurs Empereurs.

Il semble que la Providence divine sustitale celebre Cum su çu, ou Consucius, selon la prononciation Européenne, pour asutèrer le torrent de la supersition & de l'idolatrie. Il nâquit peu de temps aprés Lilao Kiun dans le village de Ceu ye, qui est les dépendances de Kioseu, ville du Roiaune de Lu aujourdhui Xan tum, la 2. année lu Regne de Lin vam, 551. an avant Jesushrist. Il étoit issu en droite ligne de Hoam i, le troisséme Empereur des Chinois, & on trouve encore de ses Descendans à Kio eu, dans la province de Xan tum; de sore que si l'on ajoûte soi aux Annales de cetenation, il faudra croire que la famille de e Philosophe a duré, à conter depuis Hoam i jusqu'à l'année présente, 4387. ans, sans

A peine Confucius eut-il atteint sa quinjeme année, qu'il s'appliqua à lire les Elits des Anciens, & à s'instruire du droit & es coûtumes de son païs. Il fut Mandarin, la Conseiller d'Etat, en plusieurs Provinces, in étoient alors autant de Roiaumes; ac-

prant cette charge, pour travailler plus

P-3 effi

essimant au bien public. C'est pourquoi il la resignoit, dés qu'il voioit qu'il ne saisoit point de fruit, & s'en alloit chercher de l'emploi ailleurs. C'est ce qui arriva dans Lu sa patrie, où ses ordres & son exemple avoient eu tant de force, que dans l'espace de trois mois, les Loix & les bonnes mœurs avoient repris la leur. Les Princes voisins, qui n'ignoroient pas qu'un Etat n'est jamais plus puissant que lois que la justice y regne, apprehendant que celui de Lu ne se rendît redoutable par là, resolutent d'y faire rentrer la corruption & le desordre, malgré les soins de Confucius. Pour en venir à bout le Roi de Ci, qui étoit du nombre de ces envieux, choisit de jeunes silles parsaitement, belles, à qui il avoit fait apprédre la musique, à jouër des instrumens, & tout ce qui est capable de surprendre les sens. Ce Prince envoia ensuite ces Dames vers celui de Lu, qui fut cause que Confucins, outré de cha-grin, abandonna la Cour & le Roiaume de Lu, & alla voiager dans ceux de Ci de Guei

& de cu, où il ne fut pas plus heureux.

Mais quoique la vertu de nôtre Philosophe lui fît beaucoup d'ennemis, il ne lais-

foit

## & Historique de l'Année 1 687. 343

soit pas d'avoir jusqu'à 3000. Disciples, dont 1500. réussirent si bien, qu'ils entrerent dans les charges, & 72. aquirent tant de réputation, que leur nom est passé à la posterité. Il faisoit quatre parties de sa Philosophie, ausquelles ses Disciples s'appliquoient, chacun selon son genic; La premiere regardoit les bonnes mœurs; la seconde, concernoit l'art de parler & de raisonner; la troisséme apprenoit la science de Gouverner les Etats, & ceux qui s'attachoient à la quatrième étudioient le style, asim de donner aux préceptes de la Morale un tour agréable, & qui les fit recevoir du peuple.

Confucius ne se contenta pas de consier ses enseignemens à la mémoire de ses Disciplès, il composa aussi plusieurs Livres; & quoique tout le monde les admirât, il ne voulut jamais s'en reconnoître le premier Auteur, disant qu'il n'étoit que l'interprete & le compilateur d'Yao & de Xan, & qu'il n'avoit fait que recueillir ou expliquer les pensées de ces deux Empereurs.

Enfin ce Philosophe mourut la 73. année de son âge, le 4. mois de la 41. année du Regne de Kim vam, & fut enterré dans le Lieu de sa naissance, près de la ville de Ki feu, où il s'étoit retiré avec ses Disciples. Il fut encore plus consideré après sa mort que durant sa vie. On ferma de murailles son sepulcre, qui est l'endroit où il avoit renu son Academie, & divers Princes y firent graver des titres d'honneur, pour rendre sa

mémoire recommandable à la posterité. If y a dans toutes les villes des écoles publiques, où l'on explique les Livres de ce Philosophe; & où il faut avoir étudié pour entrer dans les charges. Toutes les fois que les Mandarins, qui sont de l'ordre des Lettrez passent devat ces Colleges, ils descendet par respect des chaises où l'on les porte, & sont quelques pas à pied. Enfin les honneurs qu'on rend à Confucius sont si grands, qu'encore que selon le P. Intorceta il n'y ait que les Savans qui le respectent comme leur Maître, que le peuple ne l'invoque jamais comme un Dieu, qu'on n'ait pour lui que la même vénération qu'on a pour ses parens morts, qu'il soit désendu, par un édit imperial d'ériger des statuës à Consucius ni à ses Disciples, & de lui réndre un culte semblable à celui qu'on rend aux esprits: malgré tout cela, les R.R. P.P. Je suites auront beaucoup de peine à persuader aux Europeens que la venération excessive des Chinois, pour ce Philosophe, ne soit qu'en respect purement civil, & qu'on né lui tonde pas les honneurs divins.

a Ce qui augmente la difficulté est 1. Que de l'aveu même du P. Couplet, le respect que les anciens Chinois avoient pour leurs Ancêtres est dégeneré en superstition parmi les modernes. 2. b Qu'il y a eu des Empereurs assez impies, pour donner le nom de L'am ti ou de Dieu Supreme, à deux Phosphes,

sophes morts, savoit Li lao Kiun & Cham y. 3. Qu'on a consacié un Temple à Li lao-Kiun, comme à une Idole, a & dédié des statuës au dernier. 4. Qu'on adore aussi la statuë de Foe, Philosophe Indien, dont il saut parler présentement.

Dans une contrée des Indes, que les Chinois appellent Chum rien cho, & qui est située entre le Septentrion & le Midi de ce grand païs, regnoit un Prince nommé In fan vam, qui eut un fils nommé Xe b ou Xe Kin, ou même Xacca, selon la prononviation Japonnoise. On raconte une fable de: sa naissance, qui a fait croire à S. François Xavier que ce Xe étoit un Demon incarné, & engendré d'un Incube. On dit que sa me-re Mo ye vit en songe un Elephant blanc, qui est une espece de Divinité parmi les Indiens, & qu'il lui sembla que ce prodigieux animal entroit par sa bouche dans son ven-tre: ce qui sit croire qu'elle étoit grosse d'un Elephant. On ajoûte que l'enfant vint au monde, par le côté droit de sa Mere, qu'aussi tot qu'il fut né, il se tint debout & sit sept pas; puis levant une main & baissant l'autie il prononça d'stinctement ces paroles; Tien Xam, Tien hia to ngo gueri çun; Ie suis le seul qu'on doit adorer dans le Ciel! Gurla terre.

P ( Al'âge a P.27. b P.28, & suiv.l'an du Monde 2922 avant I.C. 1026. le 32. du Regne de David, 6. 1909. ans après la fondation de la Monde de la Monde Chinoise.

A l'age de 17. ans, Xaca épousa trois femmes, dont il n'eut qu'un fils, s'étant retiré dans le desert, dès qu'il eut atteint sa 19.
année, & s'étant mis sous la Discipline de quatre Gymnosophistes, pour apprendre la Philosophie d'eux. Il demeura sous leur conduite, jusqu'à l'âge de 30. ans, que s'étant levé un matin avant le point du jour, & conremplant la Planete de Venus, cette simple vuë lui donna tout d'un coup une connoissance parfaite du premier principe, en sorte qu'étant plein d'une inspiration divine, ou plutôt d'orgueil & de folie, il se mit à instruire les hommes, se sit regarder comme un Dieu & attira jusqu'à quatre-vints mille Disciples, entre le squels on en choisit dixqui s'appliquerent à faire des panégyriques de leur Maître, à rapporter ses miracles, ou plutôt les prodiges trompeurs, par lesquels il seduisit les peuples, & qui composerent là dessus 5000. Volumes.

A l'âge de 79. ans Foe, se sentant proche de la mort, declara à ses Disciples, que
pendant quarante ans qu'il avoit prêché au
monde, il ne leur avoit point dit la verité;
qu'il l'avoit tenuë cachée jusques là sous le
voile des métaphores & des figures; mais
qu'il étoit temps alors de la leur déclarer,
c'est dit-il, qu'iln'y a rien à chercher, ni sur
quoi l'on puisse mettre son esperance que le néant és le vuide, a qui est le premier principe
de toutes choses.

# p.29. Vacuum & inane, Com hiu en Chinois

#### & Historique de l'Année 1687. 347

Foe fait mention dans ses Ouvrages d'un autre Philosophe plus ancien que lui; les Chinois le nomment O mi to & les habitans du Japon Amida. Sa sainteté & ses mérites sont si grands, selon le langage des P. P. Jesuïtes, qu'on n'a qu'à le prier, pour obtenir le pardon de toutes sortes de crimes. C'est pourquoi les Chinois invoquent souvent ces deux Saints prétendus, en s'écriant O mi to Foe.

La methode de Foe ou de Xaca fut cause que ses Disciples diviserent sa doctrine en deux parties l'une extérieure, qui est celle qu'on prêche publiquemet, & qu'on enseigne au peuple: l'autre intérieure, qu'on cache soigneusement au vulgaire, & qu'on ne dé-

couvre qu'aux adeptes.

La Doctrine extérieure, qui n'est selon les Bozes,, que comme les ceintres, sur lesquels, on bâtit une voute, & qu'on ôte en suite, plors qu'ona achevé de bâtir, consiste 1.2 engle proper qu'il y a une différence réelle entre ple bien & le mal, le juste & l'injuste; 2. Qu'il y, y a une autre vie où l'on sera puni ou réponde de ce qu'on aura fait en celle-cit ple compensé de ce qu'on aura fait en celle-cit ple celle par tren, tedeux sigures & par quatre-vints qualitezt ple de vine des hommes, qu'il est né pour l'apprende de l'égarement où plus ples voioit, qu'il a expié seurs péchez, & ple par cette expiation ils obtiendront le plus pleur l'apprès seur mort, & renastront plus pleureusement en un autre monde. C'est

ainsi que s'exprime le P. Couplet, qui mêle peut-être un peu trop d'idées Chrétiennce, aux expressions Chinoises. 5. On ajoûts à cela qu'il faut observer ces cinq préceptes. I. N'ôter la vie à aucune creature vivante. I I. S'abstenir du larcin.III. De l'impureté. I V. Du mensonge. V. Du vin 6. Qu'il faut exer-cer six œuvres de misericorde, dont les trois principales sont de nourrir & d'avoir soin-des Bonzes, de leur bâtir des monasteres & des Temples, & de brûler dans les funerailles des morceaux de Papier, représentant: de l'or, de l'argent; des habits de soie & d'autres ameublemens; parce que les défunts trouveront en l'autre monde autant de biens réels, qu'on en aura brûlé en peinture, sur le tombeau. 7. Enfin l'on menace ceux qui ne s'aquiteront pas de ces devoirs de tomber das lessenfers par l'une des six voies, qui y menent ou de renaître par une metempsi-cose perpetuelle, tantôt bêtes, tantôt hommes, & toûjours miserables.

La Doctrine intérieure, qu'on ne découvre jamais aux simples, parce qu'il faut
les retenir dans leur devoir par la crainte de l'enser & d'autres semblables histoires, comme disent ces Philosophes, est pourtant, selon eux, la solide & la véritable. Elle consiste à établir, pour Principe & pour
sin de toutes choses, un certain vuide & un
méant véel. Ils disent que nos premiers parens sont issus de ce vuide, & qu'ils y retourmerent après la mort, qu'il en est de mê.

me de tous les hommes, qui se réso ven en ce principe par la mort; Que nous, tous les élemens & toutes les créatures, saitons partie de ce vuide; Qu'ainsi il n'y a qu'une seule & même substance, qui est différente dans les êtres particuliers, par les seules siquires & par les qualitez ou la configuration interieure; à peu-près comme l'eau, qui est toûjours essentiellement de l'eau: soit qu'elle ait la forme de neige, de grêle, de pluye ou de glace. Ceux qui voudront s'instruire plus amplement de la Philosophie des Indiens & des Chinois, qui n'est pas soit différente du système des Spinosistes, s'ils en ont un, peuvent lire le voyage de l'Indo-stan de Mr. Bernier.

dans les Indes, avant que de passer dans la Chine; mais cependant la Religion de ce socissant Empire nessais pas d'être fort alterée, par la Secte de Taos su, ou les Disciples de Lio Kiun, qui devintent puissans & nombreux, s'étant emparez de l'esprit de divers Empereurs, & les aiant entêtez des superstitions de la Magie. Ils persuaderent entre autres à Xi boam ii, a, qui n'étoit pas aussi savant que valûreux, que vers la Mer Orientale, on trouvoit un bruvage, qui donne l'immortalité à ceux qui le prennent. L'Empereur sut assez credule, pour y envoyer une stotte, montée de trois cents jeunes silles. La tempête aiant sait échouër

ce dessein, ce Prince en forma un autre, qu'il executa plus heureusement, aiant fait bâtir cette fameuse muraille, qui separe la Chine de la grande Tartarie. Son ambition n'étant pas encore satisfaite, les Disciples de Li sao kiun se servirent adroitement de la vanité de Xi hoam ti, pour assouvir la haine qu'ils portoient à la secte des Lettrez, Dis-ciples de Confucius. Ils lui mirent dans l'esprit que, pour rendre son nom immortel il faloit abolir la mémoire de tous les Rois ses Prédecesseurs & des Savans, qui avoient été de leur temps, en faisant brûler tous les Livres d'Histoire, de Philosophie & de toutes les autres Sciences, si ce n'est ceux de Médecine, de Jurisprudence & d'Agriculture, qui étoient nécessaires, pour la conservation de l'Etat. Et parce qu'il étoit à craindre que les Savans, qui avoiet longtems lû ces Livres, n'en eussent assez retenu, pour en rétablir le plus essentiel, il en sit enterrer

tout vifs un tres-grand nombre.
On peut penser que les Livres de Confucius furent les plus exposez aux fureurs de cette Inquisition Chinoise, dont les ennemis de ce Philosophe étoient les Auteurs & peut-être ne seroient ils pas parvenus jus-qu'à nous, sans l'adresse d'une vieille semme, qui en colla les seuillets le long des parois de sa Maison, les enduisse de plâtre, & les déroba ainsi aux yeux des Inquisiteurs. Nos Européens accoûtumez à la forme des Livres d'aujourdhui auront de la peine à comprendre comment cela se fit, des lettres écrites sur le papier ne pouvant manquer de s'effacer, si on les couvre de colle & de platre. Mais la matiere, dont les Livres des Chinois étoient alors composez n'étoit pas si fragile, étant d'écorce d'arbre, sur quoi les Indiens écrivent encore présentement, le papier n'aiant été inventé & mis en usage dans la Chine, que trente ou quarante ans après, sous le Regne de Ven ti. Vu ti, qui monta sur le trône 140. ans avant Jesus-Christ, sit rechercher soigneusement les restes précieux de cet incendie, & commanda de meitre en ordre les einq Livres Classiques, qui sont les principaux d'entre les Sacrez. Mais ce même Empereur ajoûta ensuite trop de soi aux Magiciens, qui lui sai-foient esperer de le rendre immortel; de sor-te que la Religion Chinoise devenoit tous les jours plus superstitiense.

Énfin Confucius, qui avoit tant travaillé à conserver la pureté du culte divin & de la morale, servit innocemment à achever de les corrompre. On rapporte a que lors qu'on donnoit des louianges à ce Philosophe, il les resuscit modestement, & disoit qu'il étoit encore bien éloigné de la perfection & du plus haut degré de la ve tu; mais qu'il y avoit un homme saint en-Occident. Soixantecinq ans après la Naissance de Jesus-Christ, l'Empereur Mim, qui avoit souvent pensé à cette parole de Consucius, s'imagina de voir

·cn

'n songe la statuë d'un saint personnage de l'Occident, qui étoit d'une taille beaucoup au dessus du commun. Sur cela il équippe une stotte pour l'Ouëst, avec ordre d'aller chercher ce saint homme, & de rapporter au moins son portrait & ses Ouvrages. Ceux qui la montoient, aiant pris terre à une petite île, non loin de la Mer-Rouge, & n'ossant passer plus avant, y trouverent la Statue de Foe, qu'ils apporterent dans la Chine avec la Metempsicose, & toutes les autres reveries de ce Philosophe Indien, dont nous avons déja parlé,

Les Disciples de Confucius s'opposerent d'abord vigoureusement à cette nouvelle Doctrine, firent des invectives violentes contre Mim ii, qui l'avoit introduite, menacerent des jugemens du Ciel les Empereurs, qui la soûtenoient, & qui osoient donner le nom de Xam ii à de miserables mortels; mais enfin ils se laisserent emporter au torrent, & quoi qu'il s'en trouve encore présentement, qui blâment les superstitions de la Doctrine extérieure de Foe, ils sont néanmoins presque tous infectez de sa Doctrine intérieure, qu'ils appellent la Philosophie naturelle, & nôtre Auteur un pur Atheisme.

Il y auroit encore bien des choses à dire sur l'Origine, le Gouvernement, la Religion & la Philosophie des Chinois, si l'étendue d'un Extrait le permettoit, mais il est tems de:

# de passer à leurs Livres sacrez, dont les principaux sont redigez en deux corps. On nomme le premier Ukim, c'est à dire les cinque Volumes, & le second Su xu, ou les quatre Livres.

Le Premier des cinq Volumes, appellé Xu kim, est composé de six Livres Les Actions, les Loix, & les Constitutions de Yao, de Xun & de Yu, font la matiere des deux premiers Livres. On y trouve pluficurs beaux reglemens, des leçons de ver-tu-pour les Rois & pour les sujets, les soins que prirent ces trois Princes, pour prévenir ou arrêter le débordement des eaux, qui inondoient la Chine de temps en temps, & les faire écouler dans la Mer. On y verroit bien d'autres choses s'ils étoient parvenus entiers jusqu'à nous; mais leur grande antiquité, qui surpasse de beaucoup celle des Livres de Moïse, est cause que nous n'en avons que des lambeaux, particulierement en ce qui regarde la vie de Yao & de Xun. Le troisième Livre consient ce qui s'est passé sous la seconde famille des Empereurs Chinois, appellée Xam ou In. On y trouve des préceptes de deux Philosophies Chum hoei & Yyn, qui n'ont rien de barbare, quoi qu'ils aient vécu plus de mille ans avant la fondation de Rome. Les trois derniers Livres comprennent l'histoire de la troisiéme race, nommée Cheu, où l'on trouve diverses harangues de l'Empereur Vu vam, prononcées dans l'assemblée des Etats de la Chine,

Chine, des Discours moraux de Cheu eum son frere, un perir Traité de Kieu Roi de

la Corée, & quelques autres pieces.

Le second Volume, appellé Xi kim; est un recueil de Poësies, dont la plus-part ont été composées sous la troisième, & les autres sous la seconde race. Il y a des Odes, où l'on raconte en vers les Loix & les contumes de douze Roiaumes, qui obéssioient à un seul Prince; & se gouvernoient néanmoins, selon le droit particulier de chacune. Mais il y a aussi plusieurs pieces, que les Interprêtes Chinois tiennent pour apocryphes, des panegyriques excessifs à l'honneur des Rois, & même des Poëmes injurieux à la Divinité, où l'on fait Dieu Auteur du mal, & on l'acuse d'avoir peu de soin des choses humaines. Outre ce désaut, ces Poësies ont encore celui d'être fort obscures, à caufe de leurs expressions abregées & mètaphoriques, & du grand nombre de proverbes anciens, dont elles sont remplies.

Le troisième Volume, a qui porte le titre de Ye kim, surpasse le second en obscurité, & en antiquité, puis que, si on en croit la Tradition Chinoise, le Texte, qui ne consiste qu'en des Lignes, est de Fohi, le fondateur de leur Empire. On croit que ce Prince, par la differente combinaison de deux lignes droites, dont l'une est continuë, & l'autre coupée en deux parties égales, a voulu marquer les differents degrez Le quatrième Volume, que Confucius a composé & intitulé Chun cieu, c'est à dire le printems & l'automne, contient l'histoire de douze Princes du Royaume de Lu, commençant à Yn cum, qui vivoit du tems de Pim vam, le 13. Empereur de la troissé-

me race, & finissant à Ngai cum.

Le cinquieme Volume, nommé Liki, est un recueil des cérémonies sacrées, & de plusieurs coûtumes civiles, fait par le même Philosophe. Ce seroit sans doute un des plus curieux de tous, si l'on pouvoit s'y siers mais l'Auteur assure qu'aucun exemplaire de ce Rituel n'echappa le fatal incendie de Xi Hoam ti? de sorte que pour le rétablir, il fallut s'en rapporter à la mémoire des vieillards, qui l'avoient appris par cœur dans leur jeunesse. On y traite en dix Livres des victimes, des vaisseaux, & des autres instrumens, qui servoient aux sacrisices, des vianviandes qu'on portoit sur le tombeau des morts, des habits des Rois, de leurs mini-

stres, & de coux du peuple. Su xu, ou les quatre Livres sont le corps des ouvrages de Confucius, qui n'étoient d'abord que des Extraits, des Notes & des Eclaircissemens sur l'Ukim, ou les einq Volumes; mais qui sont devenus ensuite aussi sacrez que le texte, & ont été commentez par une infinité d'Interpretes. Les R. R. P. P. Jesuites nous donnent ici une version litterale des trois premiers, avec des commentaires de divers Interpretes Chinois, & des notes, qu'ils ont ajoûtées en divers endroits, & marquées le plus souvent en Italique. Dans le premier Livre, & dans la 1. partie du III. la traduction du texte est toute entrecoupée de chiffres Arabes, dont chacun répond au caractere Chinois, qui marque le mot de la version, au devant duquel est ce nombre. On peut remarquer, par la suite de ces chiffres, que les Chinois, dans la construction & l'arrangement du discours suivent l'ordre naturel, presque aussi. exactement que nous.

II. Le premier Livre a que Confucius a fait principalement pour les Princes & les Magistrats, porte le nom de Ta hio ou la grande science, & a été mis au jour par Cemen, l'un de ses plus célebres Disciples, qui y a ajoûté diverses choses. Ce Philosophe y montre qu'avant que de penser à con-

duire:

& Scient. Sinic.p.1.

#### & Historique de l'Année 1687. 357

duire les autres, il faut savoir se gouverner soi-même & songer à bien cultiver sa raison, qu'on doit ensuite s'appliquer à résormer le peuple par des exhortations, & par de bons exemples; & perséverer toûjours constamment dans le souverain bien, c'est à dire, se-lon les Interpretes, dans la parsaite consormité de nos actions avec la droite raison.

C'est pour se souvenir de ce devoir, auquel les Princes sont principalement obligez, puis que le salut de leurs peuples dépend en grande partie de la pureté & du calme de leur esprit, que le Roi Tam avoit fait graver cette sentence, sur le bassin où il se lavoit: Lave-toi & purisse-toi tout le iour, renouvelle toi chaque iour; encere un coup renouvelle-toi de iour en iour.

Un des Princes a les plus célebres pour sa pieté, dans les Annales Chinoises est Ven vam. On raconte que cet Empereur aiant trouvé dans un champ les ossemens d'un mort, il commanda d'abord de les enterrers sur quoi quelqu'un de ses gens lui aiant tépondu qu'on ne savoit à qui étoit ce cadavre, & que c'étoit à ses parens à prendre ce soin, le suis Roi, repattit Ven-vam. la terpe où il est étendu m'appartient, il est donc pien juste qu'en qualité de maître, je lui prende ce dernier devoir. En achevant ces mots, il ôta sa veste roiale, & ordonna qu'on y enveloppât les restes de ce corps mort, & qu'on les ensevelit. Les Courtisans, étopnez

étonnez de cette action, disoient entre eux:

Que ne fera point pour les vivans, un , Prince si religieux envers les morts? Aussi ven vam sur-il le pere des pauvres, des orphelins, & des veves, & c'est lui qui a rétabli dans la Chine la louable coutume de nourrir das chaque ville cent pauvres vieillards, au depens du Roi; ce qui s'observe encore à pre-sent. Ce Prince donna en mourant trois pré-ceptes à son fils, 1. Que lorsqu'il verroit qu'une personne se seroit avancée par sa vertu, il ne manquat point de l'imiter. 2. Que quand l'occasion de bien faire se présenteroit, il ne la laissat point échapper.3. Qu'il ne se lassat point de déraciner ses vices.

Après que l'Auteur a représenté le bon-heur de la vertu, par les louanges & les bénédictions, que s'attirent ceux qui l'em-brassent, il montre les inconveniens, où brassent, il montre les inconveniens, où s'engagent ceux qui se laissent gouverner à leurs préjugez, à peu près dans les mêmes termes que le Prophete Bsaie. vi. 10. 6. Un sesprit, dit-il, qui s'abandonne à ses desirs, déréglez, n'est plus maître de soi-même; quoi qu'il regarde les yeux ouverts, il ne voit pourtant point; quoi qu'il mange, il ne savoure point : parce, ajoûte le Comp, mentateur, que voir, écouter & manger point des actions du corps; mais la percèp, tion & le sentiment qu'on en a sont des proprietez de l'ame.

#### & Historique de l'Année 1687. 359

Consucius montre ensuite que la vertu est la qualité la plus necessaire à un Souverain, & que les richesses l'opulence ne sont qu'un accessoire, qui ne lui manquera jamais, pourvu qu'il soit vertueux; parce que la vertu lui aquerra l'estime & l'affection de ses sujets, qui ne pourront rien resuser à un Prince, à qui ils auront donné leur cœur, & pour qui ils ont de la vénération. Le reste de ce Livre est une déclamation pathetique contre les Rois, qui épuisent leurs peuples par des subsides.

Pour donner un exemple du mépris que les anciens Princes Chinois faisoient des richesses, nos Traducteurs rapportent dans leurs notes une histoire tirée de Chroniques Chinoises. Sous l'Empire de Hien vam \*, qui n'avoit pas beaucoup d'autori-té sur ses vassaux, le Roi de Guei, aiant sait alliance avec le Roi de Ci, lui sit demander s'il n'avoit point de pierre précieuse dans son Roiaume? A quoi ce dernier aiant répondu que non, le premier repartit qu'il s'étonnoit que le Roi de Ci, qui possedoit un état plus puissant que le sien, n'eût point de pierre précieuse, vû que lui avoit un es-carboucle, dont l'éclat se repandoit aussi loin, que douze chars à quatre chevaux pou-voient occuper d'espace. Le Roi de Cire-pliqua là-dessus, qu'il avoit des Rubis dans son Roiaume, qui valoient plus que cela. C'étoient

C'étoient quatre Ministres, qui gouvern oit les Provinces, qu'il avoit consides à leurs soins, avec tant de prudence & d'équité, que leur gloire &1 eur réputation s'étendoient bien loin au delà de mille stades Chinoises.

Le second Livre de Confucius a été donné au public par son petit-fils qu su disciple de Cem çu. Il est intitule Chum yum, le Milieu perpetuel, & l'Auteur y montre qu'il faut garder constamment la mediocrité en d'ordre, ni de liaison que dans le précedent: aussi tient-on que ce ne sont que des frag-mens d'un plus grand ouvrage. C'est ce qui le rend un peu obscur, & qui est cause que les Interpretes ne l'expliquent à seurs Disci-ples qu'après tous les autres.

Il commence par une belle définition & bien digne d'un Philosophe, s,,, Ce qu'il " y a de céleste dans l'homme s'appelle na-

"ture raisonnable: on nomme regle ce qui est "coforme à la nature & à la raison, & mora-

" le ou institution dans la vertule rétablisse-

"ment decette regle, par l'application qu'on

" en fait à soi-même en modérant ses passios. " Cette Regle, étant essentielle à la Na-

" ture raisonnable, ne peut ni ne doit être

" separée de l'homme, un seul moment;

» parce que si elle pouvoit en être separée

», quelque temps; elle ne seroit pas la regle,
», ni la raison que le Ciel nous a donnée
», [Confucius ou çu su ont voulu dire sans

doute qu'on cesse d'être homme, lors qu'on cesse d'être raisonnable, puis qu'ils ajoû, tent: C'est ce qui est cause que l'homme
, parfait prend garde si soigneusement à
, soi-même, qu'il a tant de vigilance dans
, les choses même qui ne s'apperçoivent pas
, des yeux, comme sont les premiers &
, les plus petits mouvemens du cœur, qu'il
, se gouverne avec tant de précaution dans
, les choses même, qui ne se discernent
, point par les oreilles; afin que quoi qu'il
, fasse, il ne se détourne jamais de la regle
, de la droite raison, qu'il porte empreinte
, dans son ame.

" Les passions étant essentielles à la Na-" ture, ou plutôt étant la Nature même " l'homme parfait s'applique à les modérer », & à les conduire par le frein de la droite "raison: [ & non pas à les étouster: ] car " la joie des succès heureux, le chagrin des " mauvais, la tristesse qu'on sent d'une per-"te, & la satisfaction qu'on a dans la pos-"session d'un bien, avant qu'elles soient ,, reduites en acte, sont appellées milien ou " sont censées être dans la mediocrité, étant " encore indifferentes à l'excès ou au défaut: "mais lors qu'elles ont produit leur effet, & " qu'il s'accorde avec les lumieres de la droi-"te raison, on nomme cela union ou con-" sentement de la raison & des passions entre ,, elles. Lors que les passions tiennent encore " le milieu, on les regarde come le grand res-" sort de l'Univers, & le fondement de tous Tom. VII.

#### Bibliotheque Universelle

, tes les bonnes actions; & lors qu'elles sont " conformes à la raison, on les appelle la re-" gle de l'Univers & la voie roiale du genre-"humain.

La plûpart des autres paragraphes commencent par ces mots Confucius dit, où l'on voit que su su fait parler so ayeul en troisième personne: ce qui montre que les enseigne-mens de ce Philosophe aquirent bientôt, a-

près sa mort, une grande autorité.
"Confucius dit: L'homme parfait garde " toujours le milieu: mais l'impie transgres-" se le milieu par l'excès ou par le défaut: se que çu su explique de cette maniere, que l'homme parfait prend toûjours le milieu; parce que par tout & en tout temps il con-forme ses actions avec la droite raison & veille sur les mouvemens les plus insensibles de son cœur: mais l'impie, quoi qu'il ait aussi une raison & un milieu pour lui servir de regle, toutefois, parce qu'il est impie, il n'a ni honte ni crainte de la violer, & s'abandonneà ses desers déreglez.

« Confucius dir: je sai bien pourquoi la "plûpart des hommes ne suivent pas le

" grand chemin de la Médiocrité, quoi qu'il

" soit si facile à reconnoître; c'est que les

"Savans le méprisent, & que s'imaginant "que leur pénétration vabien loin au

"là du milieu, ils le negligent comme "dessous d'eux, avancent des principes "ouïs & s'engagent dans des voies dans

& Historique de l'Année 1687. 362

" reuses: au lieu que les simples & les igno-"rans n'atteignent jamais au milieu, soit ,, qu'ils ne le connoissent pas, faute d'y faire " réflexion, ou qu'épouvantez par les diffi-

» cultez, ils desesperent d'y parvenir. Ce qui est cause qu'on se trompe si com-" munément sur ce sujet, c'est le désaut d'e-"xamen: car cette regle étant intimement " unie à l'homme, les actions naturelles lui "seroient ordinairement conformes, si on "la conoissoit: mais il en est de ceci comme "du manger & du boire. Quoi qu'on mage & " qu'on boive tous les jours, poursuit Confu-,, cius, il y a peu de gens qui aient le discerne-" met juste à l'égard des saveurs, & qui soient " capables de bien juger de la qualité & de " l'effet des viandes & du bruvage, parce " qu'ils n'y font point d'attention: car s'ils " y prenoient mieux garde, ils n'enfrain-,, droient pas si souvent les regles de la tem-"pérance.

" all y a des gens qui savent l'art de gou-"verner paisiblement un Roiaume: il s'en " trouve qui ont assez de genérosité pour re-" jetter les charges & les grands emplois: "il y en a d'autres qui ont le courage de se "jetter au travers des épées nuës: mais il "faut bien plus de peine & de travail pour "aquerir la médiocrité, qui paroit d'abord

" si facile.

Là dessus un des Disciples de Confucius l'aiant prié de lui expliquer son sentiment

# 364 Biblistheque Universelle

touchant la grandeur d'ame: ce Philosophe lui demanda s'il vouloit parler de celle des Nations Australes, ou de celle des Peuples Nations Aultrales, ou de celle des Peuples
,, Septentrionaux? Etre liberal, doux & com, plaisant, poursuivit-il, avoir de l'indul,, gence pour ceux qu'on gouverne, ne châ,, tier point trop severement ceux qui ne sont
, pas exacts à faire leur devoir, & ne punir
, pas trop sigoureusement les rebelles,
, mais les supporter patiemment, c'est la
,, grandeur d'ame des habitans du Midi, qui
,, tâchent insensiblement de soumettre les " esprits des hommes à la raison; & cette conduire peut les rendre parfaits. S'accoùtumer aux fatigues de la guerre, coucher
fur la dure & tout armé, mépriser les delices & les commoditez de la vie, affronter le peril, & s'exposer sans crainte à une
mort assurée, c'est la grandeur d'ame des
peuples du Nord, & ce qui les rend robustes & valeureux. Mais parce qu'il y a d'ordinaire beaucoup de témérité dans cette
conduite, & qu'on viole souvent la regle
de la Médiocrité par cette consiance, ce
n'est pas la grandeur d'ame que je demande de vous, mes Disciples. L'homme parfait ne rend qu'à se vaincre soi-même, &
quoi qu'il s'accommode aux coutumes
des autres, il ne se laisse pourtant pas corprompre aux exemples & aux manieres des
personnes esseminées, & n'a pas pour eux
une complaisance lâche & aveugle. Que
cette grandeur d'ame est excellente! S'il se " conduite peut les rendre parfaits. S'accoû-CEOUVE

# & Historique de l'Annee 1687. 365

" trouve parmi des gens qui s'égarent du " droit chemin, l'un deça l'autre de là, il " demeure ferme & ne panche, ni d'un côte " ni d'autre. Que cette grandeur d'ame est , excellente! S'il est dans un Roiaume, où "les Loix & la vertu fleurissent, & qu'on le », mette dans les charges, le changement de " condition ne change rien dans la condui-"te, il a les mêmes sentimens étant Marefittet qu'il avoit étant particulier, & il " n'en est ni plus vain, ni moins affable. Que "cette grandeur d'ame est excellente! S'il " se rencontre dans un Etat plein de troubles "& de divisions, où la vertu soit méprisée " & les Loix foulées aux pieds, qu'il soit "lui-même persécuté & réduit à la dernie-,, te misere, il ne change point pour tout ce-,, la', & persévere dans ses bons desseins, ,, quand même cette fermeté devroit lui " coûter la vie. Que cette grandeur d'ame " est excellente, puisqu'elle consiste dans " une victoire continuelle qu'on remporte " sur soi-même! C'est celle que je souhaite & " que j'attés de vous, mes Disciples, & qui sur-" passe celle de tous les peuples du Septen-"trion & du Midi.

"Confucius dit: Il y a des gens, qui pas"fent les bornes de la Médiocrité, pour s'at"tacher à je ne sai qu'elles vertus extraordi"naires, & qui se plaisent à faire des chō"ses merveilleuses, asin que la posterité
"parle d'eux, Je ne voudrois pas les imiter,
"& je m'appliquérois à ne savoir & à ne

" faire, que ce qu'il est utile & honnête d'ap-

"prendre & de pratiquer.

"Pour montrer qu'il est facile à tout le monde d'être vertueux, nôtre Philosophe explique cet Axiome, ne faites pas aux explique cet Axiome, ne faites pas aux autres ce que vous ne voudriez pas qu'on voui; , fit: à quoi on ajoute: La regle de la rai, fon, qui comprend les devoirs recipro, ques d'un Roi & de ses sujets, d'un Pere
, & d'une Mere & de leurs enfans, d'un ma, ri & de sa femme, des jeunes gens & des
, vieillards, des amis & de tous ceux qui
, ont commerce ensemble, n'est point au
, dessus de la portée de chaque particulier;
, mais les maximes que certaines gens se
, forgent, qu'ils sont passer pour sublimes
, & au delà de nos forces, telles que sont
, certains principes étranges, abstrus & qui
, ne conviennent point à ces cinq sortes de
, personnes, ne peuvent point être contées
, entre les regles de la raison.

, a Il y a quatre regles qu'un homme par-

Je sentre les regles de la raison.

Je se ll y a quatre regles qu'un homme par
Je sit tache d'observer: Mais à peine en gar
Je de-je bien une : 1. D'avoir pour mon Pe
Je la même obéissance, que j'exige de mes

Je enfans: 2. D'avoir pour mon Prince la mê
Je fidelité, que je souhaiterois en ceux

Je qui me servent: 3. D'avoir pour ceux qui

Jont plus âgez que moi, le même resp

Je que je demanderois à mes cadets: 4.

Je voir le même zele pour les intérêts de

Je amis, que je voudrois qu'ils eussent pour

# & Historique de l'Année 1687. 367

", miens, & de les prévenir par toutes sortes " de bons offices, comme je desirerois qu'ils " sissent à mon égard. Un homme parsait " met ces vertus en pratique tous les jours, " à toute heure, sans artifice & sans dégui-" sement. Il est prudent & circonspect dans " le discours ordinaire, & s'il a manqué en " quelque chose à son devoir, il ne se don-"ne point de relâche, qu'il n'ait réparé le "défaut. Si un torrent de mots lui vient à la "bouche, il se donne bien garde de le lais-"ser répandre, parce qu'il veut qu'en lui les ", paroles répondent aux effets, & les effets ', aux paroles. , Un homme parfait, dit çu su, est toû-, jours content de son sort, il vit toujouis , d'une maniere conforme à sa condition , présente, & ne fait point de souhaits qui , ne lui conviennent. S'il est riche & consi-, deré, il a un train conforme à son rang,

, mais il ne s'abandonne point au luxe & à , la debauche, ni au faste & à l'ambition. S'il », est dans la pauvreté, il tâche de vivre de », peu, & de ne faire rien d'indigne d'un hon-" nête homme & d'une personne de probité. "S'il est hors de son pais, il vit en étranger, " s'accommodant aux manieres de ceux avec " qui il converse; mais sans prendre leurs "mauvaises coûtumes. S'il est dans l'affliction " & dans la misere, il la supporte constam-"ment, & n'en est pas moins serme dans ses "bons desseins. Enfin, on ne sauroit le met-"tre en aucun état, où il se trouve mal, parce Q 4

», qu'ésant toûjours maître de soi-même &
», satisfait de sa condition, il ne lui peut rien

» arriver contre son gré.

y a Un homme parfait, qui est élevé en diy, gnité, ne traite point durement ses insey, rieurs, & ne statte point lâchement ses suy, perieurs, lorsqu'il est dans la bassesse.
y, Comme il ne cherche qu'à se perfectiony, ner, & qu'il ne demande rien aux autres, il
y, ne se fâche point contre eux & ne murmure
y, jamais contre le Ciel, ni contre la terre.
y, Il ne se plaint point del'injustice de la Proy, vidence, lors qu'il est malheureux? il n'imy, pute point aux hommes ses propres déy, fauts, & ne les accuse point d'être les auy, teurs de sa misere. Il ressemble à un archer,
y, qui ne s'en prend qu'à sa main lors qu'il a
y, manqué son coup.

Après ces belles descriptions du vrai sage, su su le considere selon les divers états, où il se peut rencontrer, & commence par cette, maxime génerale. La voie des parfaits respenhe à celle des voyageurs: ils tendent, toujours vers l'endroit le plus proche, d'eux, pour parvenir ensin au plus éloigné

" du commencement de leur route.

Pour exciter les hommes à supporter constamment la paine qu'il y a à se vaincre soimême, & à garder la Médiocrité en toutes, choses il seur propose l'exemple des Esprits. Il dit qu'ayant une intelligence plus vive que la nôtre, seur force & seur activité sont aussi

& Historique de l'Année 1687 369 aussi bien plus grandes; qu'ils sont invisibles de leur nature; & que cependant on les ap-perçoit en quelque maniere par leurs effets. qu'ils ne frappent pas les orcilles par des sons articulez, & que néanmoins on entend en quelque sorte seur consonance, ou, pour ainsi dire, leur discorde harmonieuse, parce qu'ils s'associent & s'unissent si intimement à toutes choses, qu'elles ne peuvent subsister ,, sans eux. C'est par cette raison, ajoûte no-" tre Philosophe, que les Esprits font en sor-" te que les hommes, qui ont naturellement , de la reconnoissance, s'abstiennent quel-"quefois du vice, se purisient & se revêtent "d'habits somptueux, pour leur offrir des "sacrifices d'une maniere décente. C'est a-"lors qu'ils considerent cette multitude "d'esprits, comme un Océan, qui remplit: , toutes choses, qu'ils les vénerent, comme , s'ils étoient là haut avec eux, ou s'ils les a-" voient ici-bas à leur côtez.

Pour établir le culte des Esprits, Consucius allegue un passage du Xi Kim; a qui est fort singulier., On demande, dit l'une des, Odes de ce Livre, si les Esprits assistent; aux sacrifices & reçoivent les vœux qu'on; leur adresse, c'est ce qu'on ne sauroit faciplement déterminer: mais lors qu'on les; seit negligemment, on se met dans une; impuissance beaucoup plus grande d'en èprite assuré. Car si ceux qui leur offrent des; sacrifices, avec tout le respect possible, ne; peuvent avoir d'assurance positive de leur; a Voi ci dessus qu.

"présence, comment est-ce que ceux quine "les servent que par maniere d'aquit, en "pourroient être persuadez. Il faut avouir que les Européens ont bien plus de foi que les Chinois: puisque la plûpart prient les Anges & les Saints, avec autant de confiance que s'ils savoient, par une revelation immèdiate, que ces Esprits bienheureux ne sont occupez qu'à les écouter: quoi que leurs Livres Sacrez ne commandent point ces prieres, & ne promettent point qu'elles seront exaucées.

Les passages, qu'on vient d'alleguer, seroient une bonne preuve de l'ancienne Religion des Chinois, si malheureusement les mots Quei Xin, que le P. Intorceta traduit esprits n'étoient équivoques, & ne marquoient, selon les Interpretes Modernes, les deux premiers principes des corps, la matiere & la forme, ou pour parler leur langage In & yam, le parfait & l'imparsait; dont ils prétendent que toutes choses sont composées. Il y a apparence néanmoins que les P. P. Jesuïtes ont raison, & que les nouveaux Philosophes Chinois ressemblent fort aux Philosophes Grecs, qui expliquoient toutes les histoires, les fables & les céremonies de l'Antiquité Payenne d'une maniere Allegorique. On en peut voir des exemples dans les Opuscules thologiques, dont on a inseré l'extrai dessus.

Confucius décrit ensuite l'obeissanc que les ensans doivent à leurs Peres, &

<sup>4</sup> p. 52.

& Historique de l'Année 1687. 371 consister une partie de ces devoirs dans les honneurs que les Chinois leur rendent, lors qu'ils sont décédez. Il y exhorte ses Disciples par l'exemple des Rois Ven vam, Vu vam & Cheu cum, qui étant issus d'une fa-mille de Rois Vassaux descendue de Hoam ti, & montez sur le thrône impérial, a firent participans leurs Ancêtres de leur dignité, célébrant leur mémoire avec une pompe impériale, ou leur rendant les mêmes honneurs, que s'ils eussent eu l'Empire de la Chine. Non seulement leurs successeurs, les Rois vassaux & les Grands de l'Etat de la secte des Lettrez, suivirent cette coûtume, communiquant à leurs Ancêtres morts les dignitez que les descendans possedoient, quoique les Aieux ne les eussent pas euës; elle a même passé à tous les particuliers, en sorte que les enfans honorent leurs parens décédez, selon le rang qu'ils tiennent dans le monde. Ainsi, si le fils est Mandarin, & que le Pere n'ait été qu'un simple Docteur, on l'enterre selon sa qualité de Docteur, & on lui sacrifie comme à un Mandarin. Que si au contraire le Pere à été Ministre d'Etat, & que le fils ne soit que Docteur, on ensevelit le Pere a selon le rang qu'il tenoit de linistre d'Etat, & on ne lui sacrisse

1e comme à un Docteur. La raison 2 cet usage est que la dignité du dé-

funi

#### 372 Bibliotheque Universelle

funt l'accompagne jusqu'au tombeau; & qu'il en doit paroître des marques dans ses funerailles: mais que la dépense, qu'on fair pour les cérémonies, avec lesquelles chaque Chinois célebre la mémoire de ses Aieux, doit être proportionnée à la qualité de celui qui la fait; peu considerable, s'il est pauvre: somptueuse, s'il est riche; & Roiale, s'il est Roi. C'est peut-être en cela que consistent les Lettres de Noblesse, qu'on dit que les Empereurs de la Chine donnent à ceux qu'ils annoblissent, pour eux & pour leurs Ancêtres.

Du temps de Confucius a les Rois & les Princes du sang célébroient la mémoire de leurs prédecesseurs de cette maniere. Ils paroient les sales consacrées à sette solemnité de plusieurs armes, vases & instrumens antiques: comme d'une épée avec un fourreau de pourpre, d'une sphere celeste, des armes de la famille enrichies de pierres precieuses, des marques de la dignité, que les desunts avoient remplie, des Loix sondamentales de l'Etat gravées sur des tables, de vestes & autres habits brodez d'or, qu'on metroit sur leurs tombeaux. Ensin on leur offroit des viandes & des fruits de la saison. Chaque famille avoit sa sale particuliere, & le rite qui lui étoit propre, & cette distribution se fai selon le rang de chacune, les honneurs, charges & le savoit de leurs chess. Avant

& Historique de l'Année 1687.373 In de la solemnité, les diverses familles s'invitoient mutuellement à un festin, où les inferieurs servoient les supérieurs, & les jeunes les vieux. Ce repas commun é-tant simi, chacun se retiroit dans son cartier: mais avant que de se séparer entiere-ment, tous les membres d'une famille man-geoient encore une sois ensemble, & se rangeoient alors, non selon leurs emplois, mais selon leur âge, en sorte que les plus. vieux avoient les places les plus honorables. On faisoit les cérémonies de cette commemoration en robbe blanche, qui est l'habit de detiil du pais. On le porte aujourd'hui trois ans, pour la mort d'un pere & d'une mere, un an pour la perte d'un oncle ou d'un frere, trois mois pour celle d'une femme au lieuqu'une femme est obligée de le porter trois ans pour celle d'un mari. Les Rois ne sot deuil que de leurs peres & de leurs meres & ils le sont aussi longtemps que leurs sujets; parce que la Loi suppose que les Princes ont autant d'obligation, que les moindres du peuple, à ceux qui leur ont donné la vie & l'éducation. que Confucius donna à Ngai cum Roi

que Confucius donna à Ngai cum Roi de Lu, sur l'art de gouverner. A Elles contiennent des moralitez admirables; qui ne consistent pas simplement en des généralitez vagues, mais en des conseils particuliers & proportionnez à tous les befoins & à tous les états ou se peut trouver un Prince; de sorte qu'on peut dire,

a. p.60... fans:

#### Bibliotheque Universelle

sans exaggeration, qu'il y a plus à apprendre dans ce second livre de Confucius, qui n'est pas fort gros, que dans les vastes & nombreux volumes de quelques Peres de l'Eglise.

Quoi qu'on ait résolu de ne rapporter plus des sentences de Consucius, que celles, qui serviront à expliquer quelque coûtume, ou quelque point d'histoire, on ne sauroit s'empêcher de mettre encore ces trois maximes qui sont connoître l'expérience & la constance infatigable de ce Sage Chinois.

ge Chinois.

" Soit que l'on naisse savant, c'est à di" re avec un esprit si pénetrant & si vis 
" que l'on découvre & comprenne sans mai" tre les regles que j'ai données, dans tou" te leur étenduë; soit qu'il faille un peu
" d'étude pour se les rendre familiers; soit
" qu'on air besoin d'un long & penible tra" vail pour en venir à bout: il est roûjours
", certain que quand on est parvenu à un
" certain degré de science ou de sagesse,
" il est le même dans tous ceux qui le
" possedent, qu'ils y soient arrivez ou plû", tôt, ou plus tard. Il en est de même
" à l'égard des bonnes actions; soit qu'on
" les fasse savantages qui en revie
" porté par les avantages qui en revie
" nent; ou qu'on se fasse violence, pu
" aquerir l'amour universel: pourvu qu'er

& Historique de l'Année 1687.

"on l'aquiere, qu'on possede la vertu à un "certain point, & qu'on ait assez de force "pour y perseverer constamment c'est " toûjours la même vertu, quelque faci-" lité ou quelque peine qu'on ait euë à

» y parvenir.

Pour montrer que tous les hommes peu-vent aquerir cette sagesse, cet amour & cette constance, pourvu qu'ils le veuillent, Confucius poursuit ainsi., Quelque igno-,, rant qu'on soit, si l'on brûle du desir " d'apprendre, & qu'on ne se rebute point " de l'étude de la vertu, on avance toû-"jours vers la sagesse. Quoi qu'on soit en-"core engagé dans les liens de l'amour " propre, pourvu néanmoins qu'on s'effor-", ce de faire du bien aux autres, on s'ap", proche de l'amour universel. Quoi qu'on
", soit encore foible, pourvû qu'on ait une
", grande honte des choses deshonètes, &
", une aversion constante de ce qui est illici-"te, on marche toûjours vers la fermeté " & la perfection.

" a Il y en a qui ne veulent pas appren-"dre, parce qu'ils ne profitent pas autant " qu'ils souhaiteroient; mais qu'ils ne ces-"sent point d'étudier, qu'ils ne soient de-"venus savans. Il y en a qui ne veulent "point interroger [ leur maitre, ] parce ,, qu'ils ne comprennent pas assez pronte-,, ment ce qu'il leur répond; mais qu'ils ,, ne cessent point de lui faire des questions, julqu'à

#### 376 Bibliotheque Universelle

"jusqu'à ce qu'ils ensendent parfaitement "ses réponses. Il y en a qui ne veulent pas "méditer, ni faire des réflexions & des rai"sonnemens, parce qu'ils ne débrouillent pas "d'abord & ne conçoivent pas clairement "les sujets qu'ils méditent; mais qu'ils ne "cessent point de méditer, iusqu'à ce qu'ils "les conçoivent. Il y en a qui ne veulent "pas faire le bien, parce qu'ils n'y sont pas "fermes & constans; mais qu'ils ne cessent "point de s'y exercer, jusqu'à ce qu'ils y "soient habituez, & consirmez: car ce qu'un "autre peut la premiere fois, vous le pourrez "au moins la centieme, & si un autre en "vient à bout la dixième fois, vous pouvez "bien esperer de l'executer la millième. Pour entendre cette maxime de Consucius, il faut savoir qu'il ne parle que de l'étude de la morale & de l'exercice des vertus.

de superstition. On croioit non seulement qu'il y avoit des pressentimens secrets d'un malheur prochain, & que les grands évenemens, comme la chûte des familles royales étoient précedez de signes funcstes; on avoit même la foiblesse de signes funcstes; on avoit même la foiblesse de n'entreprendre presque rien de considerable, sans jetter une fort plaisante espece de sort. On prenoit une certaine herbe nommée Xi, qui a une tige de neuf coudées de hauteur, que bruloit sur le dos d'une tortue, observ soigneusement l'éclat ou la vivacité de flamme, les mouvemens de sa tortue

Ed Historique de l'Année 1687. 377 couleurs qui paroissoient sur son dos moucheté, & tirant de là un augure du bon ou du mauvais succès d'un dessein.

A la verité nôtre Philosophe ne faisoit pas grand cas de ces pratiques superstitieuses, & il les blâme même assez ouvertement, \*néanmoins il n'osoit pas les rejetter tout à fait.

Ce Livre finit par des louanges que que su su donne à Confucius, & par deux descriptions, l'une b du Saint suprême, & l'autre de l'homme parfait. Le Traducteur a mis à la fin plusieurs remarques tout de suite, qui font une espece de dissertation, où il tâche de prouver que les anciens Chinois croioient l'immortalité de l'ame, & qu'ils rendoient l'immortalité de l'ame, & qu'ils rendoient l'eurs parens morts un culte à peu près semblable, aux devoirs dont ils se seroient aquitez enverseux, s'ils eussent été en vie.

Le troisième Livre intitulé Lunyu, ou Discours familiers est un recueil de demandes & de réponses sur divers sujets, ou d'entretiens de Confucius avec ses Disciples & plusieurs autres personnes. Il s'en faut bien qu'il soit aussi plein de matiere que le précedent: les Sectateurs de ce Philosophe y aiant mêlé plusieurs choses assez peu importantes, & recueilli jusqu'aux plus menues circonstances de sa vie. Il y a néanmoins quelques faits remarquables, & qui pourroient servir à faire une vie de Confucius beaucoup plus

\*1. 3. Part. 3. P. 23. A P. 2. P. 76. b P. 88. c P. 90. plus ample, que celle que le P. Intorcett à donnée au public. On y trouve aussi des conseils tres-utiles, & plusieurs axiomes sur les vertus & les vices, les devoirs de la societé civile & le gouvernement des Etats. Il est divisé en dix Parties: mais il seroit à souhaiter que les R. R. P. P. Jesuïtes euslent distingué dans les neuf dernieres le texte du Su xu d'avec les comentaires des Interpre-tesscar quoi qu'il y ait des senteces qu'on reconnoît être de Confucius à leur noble simplicité, ou à leur brieveté Laconique, il y en a beaucoup d'autres, où il n'est pas facile de discerner la pensée de ce Philosophe d'ade celle de ses Commentateurs. On mettra ici quelques sentences de chaque partie, par-

ticulierement de celles qui ont rapport à quelque coûtume ou à quelque histoire.

A Sur un passage où Confucius donne cinq conseils à ceux qui ont à gouverner un Royaume de mille chariots; l'Interprete remarque que chaque Roi vassal de la Chi-ne étoit obligé de tenir toûjours prêts mil-le chariots de guerre, pour le service de

l'Empereur.

" b Le vertueux ne mange ni ne boit pour " se remplir de viandes & de vin; mais pour " vivre & réparer ses forces. Sa maison n'est "pas somptueuse, & il ne cherche point trop " ses aises & ses commoditez. Il est labo-" rieux & soigneux en ce qui le concerne, pront

& Historique de l'Année 1687. 379

» pront & fidele dans le commerce de la » vie, prudent & réservé dans ses discours.

» Cependant il n'a pas trop bonne opinion

» de soi-même & ne s'en rapporte pas toû-

), de 101-même & ne s'en rapporte pas toù), jours à ses lumieres; mais il cultive
), l'amitié des sages, consulte les personnes
), de probité, & prend leurs conseils & leurs
), exemples pour regle. Certainement ce
), sont-là des qualités d'un Philosophe, & ce), lui qui les possede peut bien passer pour tel.

), « Que le vertueux & le vrai Philosophe
), ne se tourmente point de ce que le monde
), ne le connoît pas, & ne lui donne point
), d'emploi: mais qu'il s'afflige plûtôt de ce

), qu'il a si peu de connoissance des hommes.

,, qu'il a si peu de connoissance des hommes, ,, qu'il ne sait discerner ceux qu'il doit éviter ,, de ceux avec lesquels il doit lier amitié. ,, b Celui, dit Confucius, qui s'attache à " des dogmes étrangers, contraires à la do-" Étrine des Saints, & qui les enseigne aux " autres, causera bientôt sa ruïne & celle de

,, l'Etat. Les Interpretes parlent ici de quatre Héresiarques, dont les sentimens ont cause

de grands desordres dans la Chine. Li las

Kian & Foe, dont on a parlé \* ci-dessus, & deux autres, qui vivoient environ six cents ans avant Jesus-Christ. Le premier se nommoit Yam & soûtenoit que chacun avoit asserte à faire pour soi, sans se mêler des autres; de sorte qu'il ne falloit pas perdre le temps à travailler pour le Roi, les Magistrats, ou l'Etat, non pas même pour ceux qui nous ont donné la vie. Le second, qui s'appelloit de Roi, les Magistrats de la Roi, les Ma

# P. 9. 6 P. 15. 4 P.396.402. pelloit

#### 380 Bibliotheque Universelle

pelloit Mé, donnoit dans l'extrémité opposée, enseignant qu'on doit se négliger pour prendre soin des autres, aimer également tous les hommes, sans faire distinction de Parens & d'amis. Il pourroit bien être qu'on a outré les sentimens de ces Philosophes, dont l'un apparemment faisoit trop de cas de la vie contemplative, & l'autre de la vie active.

" » Je ne sai, dit Confucius, de quelle " utilité peut être un homme sans foi, qui " n'est pas sincere dans ses paroles, & " constant dans ses promesses. De quoi " peut servir un chariot sans timon, ou " une rouë sans essieu?

b Confucius étant étranger dans les Etats du Roi de Guei, un Ministre, qui avoit beaucoup de credit auprès de ce Prince, voulant porter nôtre Philosophe à lui faire sa Cour, lui demanda ce que signifioit ce Proverbe, qu'il valoit mieux s'adresser à çao le Dieu du soyer qu'à Ngao le Dieu tutelaire de toutes la samille, quoique le premier soit d'un ordre inferieur au dernier. Consucius, qui vit bien où ce Courtisan vouloit aller, lui répondit, qu'il ne suivoit point en cela le sentiment du vulgaire, parce que quand on a peché contre le Ciel il n'y a point de Divinité à qui on p'se avoir recours, pour obtenir le pari de ses sautes. Nos Traducteurs si ici plusieurs réstexions pour prous e P.19.6 P.L.; Part.II.P. 7.

Es Historique de l'Année 1687. 381 contre les Philosophes modernes de la Chine, que le Ciel marque l'Etre supreme dans ce passage.

Le gouverneur d'une petite ville de la Chine, après avoir entretenu quelque temps Confucius, dit en sortant à ses Disciples: J'espere que le Ciel sera bien-tôt de vôtre maître un Mo-to vivant pour instruire le peuple. C'est qu'autresois on envoyoit un Mandarin, dans toutes les Provinces de l'Empire, pour publier les Loix de l'Etat & la doctrine des Livres sacrez, & qu'on assembloit le peuple au son d'une Clochette, qui avoit un battant de bois & s'appelloit Mo to, pour en venir ouir la Lecture. Mais lors qu'on avoit à proclamer quelque reglement militaire, on en sonnoit une autre qu'on nommoit Kin-to, & qui avoit un battant d'airain.

6 Consucius louant un de ses Disci-

b Confucius louant un de ses Disciples nommé Gen yum. Il est doux, ditil, affable, maître de ses passions, & digne en un mot qu'on lui fasse regarder
le Midi, c'est à dire qu'on le crée Magistrat, parce que tous les Tribunaux de
la Chine sont tournez de ce côtelà.

c Un autre Disciple de Confucius, nommé Yvem su. exerçant une Charge, dont il devoit rendre conte à son Maître, qui étoit alors un des premiers Mandarins

<sup>#</sup> P. 13. b. Part. III. P. 26. c P. 28.

#### 382 Bibliotheque Universelle

darins de Lu, & aiant apporté beaucoul au delà de sa taxe, Reprenez ce qu'il y a de trop, sui dit ce Philosophe, si vous avez du revenu, plus qu'il n'en faut pour l'entretien de vôtre famille, il y a des pauvres dans les villages de vôtre ressort, à qui vous pouvez le distribuer.

a L'un des Disciples les plus paresseux de Confucius lui disoit un jour, pour s'excuser de ce qu'il n'avançoit pas, que ce n'é-toit pas faute de bonne volonté, mais parce que les forces lui manquoient. Ceux qui sont las, repartit le Philosophe, & à qui les forces manquent s'arrêtent au milieu du chemin; mais vous n'y êtes pas encore entré.

6 On a pu remarquer dans plusieurs des Sentences, qu'on a rapportées jusqu'ici, la coûtume des Orientaux, d'instruire par des Paraboles & des Apologues. Cette maniere d'agir vient fort à propos, lors qu'on veut donner un conseil à une personne, qu'on eraint de choquer, ou savoir son sentiment sur une affaire délicate. Lim cum Roi de Guei avoit un fils nomme Quai quei, qui fut contraint de se retirer dans le Royaume de Cin, parce qu'il avoit attenté à la vie de sa Marâtre soupçonnée d'adultere. Sur ces entrefaites, Lim cum mourut, & le peuple Che le fils de l'exilé sur le trône. Il y en qui n'approuverent pas ce choix, & qui crivirent à Quaiquei de revenir; mais (

me voulant pas lui ceder la couronne, envoya secretement des soldats sur la frontiere pout lui empêcher l'entrée. Ce disserent partagea les esprits de tout le Royaume. Ceux qui tenoient pour le fils, disoient que le Pere étoit déchu de son droit, par son des-sein parricide. Mais ceux, qui étoient dans le parti du Pere, soûtenoient qu'un fils pou-voit s'emparer du trône de son Pere, sous quelque prétexte que ce fût. Les Disciples de Consucius, pour découvrir de quel côté leur Maitre penchoit, lui demanderent son sentiment sur cette autre Histoire. Un Roi de çu cho avoit trois enfans, & comme il aimoit davantage le plus jeune, il le déclara son héritier par son Testament. Ses sujets ne purent soussiir ce choix, ils dirent qu'il étoit contre les Loix de la Nature & de l'Etat, & Offrirent la couronne à Pey, qui étoit l'ainé.' Celui-ci, préferant l'oberilance aux dernieres volontez de son Pere, à son droit & au desir des peuples, la voulut ceder à Xo çi son cadet: mais Xo.ci, n'étant pas moins généreux que son frere, refusa de l'accepter, disant qu'elle lui appartenoit par la naissan-ce. On sit de vains sessorts pour vaincre la générosité de l'un ou de l'autre, on n'en put venir à bout, & les deux freres, pour se délivrer de l'importunité de leurs partisans, abandonnerent la Cour & le Roiaume, après quoi les Etats couronnerent le puiné. On demandoit done à Confucius, ce qu'il pensoit a la générosité de Pe y & de Xe çi? Elle est admirable, répondit-il, & l'antiquité n'a rien produit de plus grand que ces deux freres; mais qui m'assurera qu'ils ne s'en repentirent point, lors qu'ils virent leur pusné sur le trône? Les Disciples de nôtre Philosophe comprirent à cette réponse, que leur maître tenoit le parti de Quai quei contre son fils.

a Je n'ai jamais vu personne, dit Confucius, qui eut tant de joie d'être vertueux,

que d'être beau & bien fait.

b Ki lu demanda un jour à nôtre Philofophe quel culte il falloit rendre aux Esprits? Vous ne savez pas encore, répondit-il, servir les hommes, que vous voyez tous les jours, comment pourriez vous servir les Esprits, que vous ne voiez pas? Souffrez donc, dit le Disciple, que je vous prie de me l'apprendre. Vous ne savez pas encore vivre, repartit le Maître, comment sauriez vous mourir?

Un autre Disciple de Confucius, nommé Fanchi lui demadoit ce que c'est que la pieté? C'est, dit-il, aimer tous les hommes. Et en quoi consiste la prudence peursuivit Fanchi? à les connoître, répondit le Philosophe. Mais qu'a-t on besoin de prudence, repliqua le Disciple, s'il faut les aimer tous indisseremment? Un Magistrat, repartit le Maître, qui favorise les gens de bien, & laisse là les méchans, fait en sorte que les méchans deviennent gens de bien. Sur

a Part. v.p .58. b Part. vi.p .71. c p. 84.85.

& Historique de l'Année 1687. 383

a Sur la fin de la septiéme Partie, il y a un passage de Confucius, qui fait allusion à une histoire remarquable. Vutim, ou çuo zum, le vintiême Empereur de la seconde famille, se promenant dans le jardin, où son Pere Siao ye étoit enterré, & pensant aux moiens de faire refleurir la justice & les Loix dans ses Etats, il eur une vision d'une personne inconnuë, dont le reint, les traits, & la taille lui demeurerent si bien imprimez dans le cerveau, qu'en aiant fait la descriprion devant ses conseillers, & les aiant assurez que Xam ti, ou le Dieu Souverain, lui avoit révélé que ce seroit celui qui rétabliroit le bon ordre dans son Roiaume, il fut résolu qu'on seroit chercher par tout cet homme divin. \*On en trouva un qui lui ressembloit, à Fu yen, aujourdhui Pim lo, ville de la Province de Xansi. Il étoit à travailler avec d'autres Massons, & s'appelloit Fuyve. On le mena en Cour, & on le fit aussi tôt Ministre d'Etat. Il s'aquita très-bien de cet emploi, durant 59. ans, & laissa divers enseignemens à la posterité, qu'on trouve encore dans le V. Livre du Xu kim.

¿ Le Sage, dit Confucius, a trois sortes de craintes, il craint les ordres du Ciel, il respecte les Grands, il révere les paroles des Saints. L'insensé au contraire néglige les préceptes divins, méprise les Grands, & se moque des Oracles des Saints.

Tome VII.

A Part, VII.p.109. \* Avant J. C. 13243
Part. VIII. p. 119.

a Que ceux qui passent les jours & ce nuits à manger & àboire, faute d'occupation; sont peu capables de faire quelque che-se de bon? N'y a-t-il pas des Echecs? qu'ils y jouent: car encore vaut il mieux passer le semps à ce jeu, que de ne rien faire.

Comme Yao, Xun , Tam & Vu vam passent pour des modeles de pieté, entre les Empereurs de la Chine, on cite Kie, & Cheu les deux derniers Rois de la premiere & de la seconde race, pour des exemples de cruauté & de tyrannie. On tient que la maîtresse du dernier \* a inventé la méthode, dont on se sert en ce païs-là, pour empêcher les pieds des femmes de croître. b Ce Prince avoit deux oncles & un frere. Le premier, nommé Kieu, fût mis en prison, pour avoir parlé un peu trop librement à son Neveu, & condamné à un esclavage perpetuel, qu'il supporta patiemment. Il seignit d'avoir perdu l'esprit, de peur qu'on ne lui drât la vie. Pi con, qui étoit le second, préferant une mort honorable à la honte que son Neveu saisoit à la samille imperiale, après s'être préparé à soussir constamment les supplices les plus horribles, alla trouver l'Empereur, & lui représenta vivement les. desordres, où ses débauches & ses cruautez plongeoient l'Etat. A tout cela Chen ré-pondit sans s'émouvoir: J'ai oui dire que le cœur d'un Saint homme a sept trous, Pi con

<sup>&</sup>quot; Part. IX. p. 131. \* Avant J. C. 1143. Tab. Chron.p.9. bp.132, 133.

#### Historique de l'Année 1687. 387 Pi con se croit un Saint, j'ai résolu d'en faite tout à l'heure l'expérience sur lui. Là dessus il commanda de l'égorger, & de lui arracher le cœur.

Sur la fin de la 9 Partie, son trouvers plusieurs bons mots, qui ont été dits à Confucius pendant ses voiages, sur ce qu'il aimoit mieux abandonner les charges, que de resister aux oppresseurs de l'Etat avec risque de sa vie. Mais il est temps de finir en rapportant ici une histoire de l'Empereur Chin tam que nos lesuïtes ont tirée du Xu kim, & inserée dans une note sur un passage de la 10 Partie. b Ce Prince, fondateur de la seconde Reace Imperiale, durant une secheresse, qui avoit déja duré sept ans aprés avoir en vain fait une infinité de prietes & de sacrifices, résolut de s'offrir lui-même en holocauste au Ciel, pour expier les pechez de son peuple. Aprés avoir fait une retraite & un jeune de trois jours, pour s'y préparer, ce bon Empereur alors agé de 94 ans, se sit raser la barbe, couper les ongles, se cou-vrit de peaux de brebis, & aiant fait atteler deux chevaux blancs à son char, pour prendre toutes les marques de deuil, il s'en alla, avec toute sa Cour, qui le suivoit dans un équipage non moins lugubre, vers un lieu nommé Sam lin, ou la forêt des meuriers. Il y avoit en cet endroit, un côtau destiné aux sacrifices, où ce vénérable vicillagd monta à quatre pieds, pour mieux ressem?

A p.134.135. b Part. x.p.152.

ressembler à une victime, puis levant les mains au Ciel, il le pria de répandre sur lui toutes les peines, que les divers membres de son empire avoient méritées; 1. soit que le mal vint de sa Cour, que son Gouvernement eût manqué de moderation & d'équité, 2. que les depenses de son Palais eussent été trop grandes, 3. ou le Luxe des Princesses excessif, 4. soit que les Magistrass eussent corrompu la justice, 5. ou que le peuple n'eut pas fait son devoir, 6. ou qu'on eut mal observé les céremonies sacrées. A peine le pieux Chin tam avoit achevé de parler, que le Ciel sit connoître qu'il étoit appaisé, par une pluie subite, qui rendit la joie aux peuples, & la fertilité aux Campagnes. Ceci arriva 1756 ans avant Ie-sus-Christ, un siecle avant Moise, & sept ans avant la mort de cet Empereur.

III. On ne s'arrêtera pas long-temps sur la troisième Partie de ce recueuil, qui est une Table Chronologique des Rois de la Chine; parce qu'on en a déja tiré plusieurs choses, pour faire l'abbregé qu'on a donné de la Religion & des antiquitez de l'Empire Chinois. Elle est composée de deux Parties, dont la premiere contient en 20.p. les principales actions des Rois, qui ont precedé la venue de Ielus-Christ, & qui ont occi successivement le thrône depuis Homm durant 45 Cycles, c'est à dire 2698 ans Sauveur du monde étant né, selon l'i commune, la 58 année du 45 Cycle, &

premiere de Hiao Pim ti, c'està dire l'Empereur obeissant & pacisique. La seconde partie, depuis I. C. jusqu'a l'an 1683. est beaucoup plus étenduë, aiant 70. p. Il y a une présace au devant de chaque partie, où le P. Couplet explique diverses difficultez de la Chronologie Chinoise. Après la premiere présace, on trouve une Table généalogique des trois premieres samilles Imperiales, qui ont regné, depuis Hoam ti, 2449. ans; c'està dire plus long-temps que les 19. qui les ont suivies.

Dans la seconde Partie, l'Auteur rapporte que la 8 année du Regne de Tai çum,.

se il vint dans la Chine des Ambassadeurs de diverses nations trés-éloignées, dont l'air, les habits & les manieres paroissoient fort étranges aux Chinois. Là dessu il conjecture que ces Etrangers étoient 72. Pasteurs, que le Patriarche des Indes & de la Chine, qui demeuroit à Mossue, envoia, vers ce temps-là dans ce grand Empire, pour y prêcher Iesus-Christ. Ils y sirent de si grands progrés, si l'on en croit le Iesuite Kircher, qui a pour garant un ancien Manuscrit Arabe de la Bibliotheque du Roi & un monument de pierre, déterré en 1625, dans la Province de Xensi, qu'ils convertirent un Roi de la Corée, répandirent l'Evangile en dix Provinces, & y bârent l'Evangile en dix Provinces, & y bâtirent plusieurs temples. Cela dura jusqu'à la 15 année de la Reine Vu heu, b qui R

# L'An de Grace 637. b L'an 6991

#### 390 Bibliotheque Universelle

de quinzeans. A ce conte le Christianime auroit été 80 ans dans la Chine ou sloil sant, ou persecuté. N'est-il pas étonnant que les Historiens Chinois, qui rapportent jusqu'aux minucies de ce temps-là, ne disent pas un mot d'un si grand éventment? On laisse à juger au Lecteur, si ce silence procede ou de l'inexactitude & de la malice de ces Historiens, ou si le zele du P. Kircher ne lui a point fait prendre un monument supposé pour un veritable? On sinira en avertissant le Public que le P. Couplet ne nous donne pas cetre Table Chronologique, pour une Traduction; mais pour un extrait de diverses Annales Chinoises.

#### XV.

#### THEOLOGIENS PROTESTANS.

1. JOH. BRAUNII necessaria DEFEN-SIO Contra Protestationem & Narrationem spologeticam IOH. MARCKII. Ventilantur Quastiones Theologica dissicillima: I. De Personalitate. 2. De Unione Hypostatica. 3. De Christo quà Mediatore adorando & passo. 4. De Conscientia. 5. De Judice Controversiarum. 6. De sanctificatione Fæderis GraHistorique de l'Année 1687. 391 ziz. Groningæ Typis Car. Pieman 1687. pagg. 30.

Oici des Disputes de deux Professeurs de Groningue, sur lesquelles on ne s'arrétera pas beaucoup; parce que bien des gens les trouvent encore moins essentielles, que celles que les Peres du 1v. Siccle avoient sur les trois hypostases. On se contentera d'en faire l'histoire en peu de mots & d'en indiquer le sujet.

Le 10 de Decembre 1686. M. de March & M. Bertling Professeurs, l'un en Théologie & l'autre en Philosophie à Gronin-gue, se présenterent devant le Senat Aca-demique, pour l'avertir, par une Protestation publique, que dans une Dispute que M. Braun leur Collegue devoit dé-fendre le lendemain, il y avoit de Theses, qu'ils jugeoient être peu conformes aux sondemens de la Religion Chrétienne, comme ils sont exprimez dans nos Confessions des foi. Ces Theses sont, dans la Dispute xxxv11 de l'Abbregé Theologique de M. Braun, & ils les rapportent de cettemaniere. 1. Que la personalité en Dieu n'est qu'une pure négation, qui n'a rien de positif, & que si l'on met quelque chose de positif en Dien, outre son essence, on le consoit comme un Etre composé: 2 Th. 2. Que la-Personalité du Fils de Dieu a été changée avec la Personalité du Dieu-homme, anssorte que la personalité de Jesus-Christ, n'atn'appartient pas plus à sa Nature Divine, qu'à sa Nature humaine. 3. Th. 3. Què Jesus-Christ n'a pas souffert, en qualité de Médiateur. 13 Th.

M. Braun sit une Protestation opposée, le 16 du même mois, où il se plaignit, comme c'est l'ordinaire; qu'on avoit tronqué & mal pris ces paroles, ajoûtant qu'à l'égard des deux premieres Theses, il avoit soûtenu la même doctrine deux ans auparavant, sans que personne y eût trouvé à redire. Là dessus M. de Marck publia un écrit, pour justissier sa protestation, sous le titre de Narratio Apologetien Protestationis atque oppositionis J. Marckii, où il avoüe qu'il croit son Adversaire Orthodoxe sur les points dont il s'agit, qu'i sont les Mysteres de la Trinité & de l'Incarnation, mais il soûtient qu'il s'est expliqué d'une manière, qui pourroit le faire soupçonner de Sabellianisme. C'est de quoi M. Braun se désend dans ce Livre.

Mais afin que le Lecteur puisse juger de ce disserend par lui même, on mettra ici en François les Theses, que les adversaises de l'Auteur ont censurées. Elles sont contenuës, comme on a dit, dans la Dispuze xxxvii. qui traite de la Personne de Iesus-Christ, de l'Union hypostatique, & de la communication des Idiomes.

Après avoir dit sur la fin de la xxxvi Dispute 5. 19. Que Iesus-Christ est vrai Dieu Dieu & vtai homme, & que l'union des deux Natures ne s'est faite, ni par changement, ni par conversion, mais par assomption, une personne Divineaiant pris à soi la nature humaine, & s'étant manisesté en elle: il dit que a cette union est appellée parsonnelle, parce que le sils de Dieu, n'a pas pris la nature humaine, comme un instrument, qu'il voulut laisser là, après s'en être servi, de même que les Anges ont souvent pris des corps, pour un temps, qu'ils ont ensuite quittez: qu'il ne l'a pas prise non plus comme un homme prend un habit dont ils revêt: mais qu'il s'est unit avec elle, à peu prés comme l'ame s'unit au corps, & forme une seule personne, ou un seul tout, qu'on appelle homme.

un seul tout, qu'on appelle homme.

Il ajoûte ensuite b qu'il a montré ailleurs \*, que le mot de personne marque
une substance individuelle, spirituelle, et
qui ne sait point partie d'un autre, & que
la substance possiderée d'une maniere abstraite, ne shiste pas dans l'incommunieabilité; mais dans l'incommunication
[c'est à dire que ce qui constitué l'essence
de la substance n'est pas une proprieté qu'elle ait de ne pouvoir être jointe a un autre
être; mais l'existence actuelle, par laquelle
elle subsiste séparée de toute autre. ] De là
l'Auteur tire cette conclusion que la subsissence ne consiste pas en quelque chose deR s positif;

Trinit,

posirif, comme si cette proprieté ajoutoit quelque chose de réel à la substance : [ mais que ce n'est que la substance même, conside-rée entant qu'elle existe. ] Il le prouve s. parce que personne ne peut dire ce que c'est que ce positif: 2, Parce qu'il s'ensuivroit que les personnes seroient composées de leur nature & de ce positif, qu'on appellezoit subsistence. Ajoutez à cela que ce positif aiant aussi sa nature, il y auroit dans chaque personne divine deux natures & un être composé. 3. Parce que ce positif seroit in-utile, & que toute substance Individuelle, spirituelle, & qui ne sait point partie d'un autre est par cela même une personne. Il conclut encore de là, a que si une substance singuliere est unie à une autre, en sorte qu'elles ne fassent qu'un tout, ni l'une ni l'autre se pourra être appellée personne, & que si ce sont deux natures spirituelles, qui soient ainsi unies, elles ne formerone qu'une seule personne.

Aprés avoir expliqué les effets de cette Union personnelle, dont l'adoration est un des principaux, on examine cette questions. Is se sur Christ est adorable en qualité de Mediateur? Avant que d'y répondre, on pose, comme une maxime constante, que la seule Divinité est l'objet légitime de nos adorations; d'où l'on conclut qu'on n'adore lesus-Christ que parce qu'il est. Dieu, ou parce que la Divinité est unie à lui, par une

goigu

# 5,3, 6 5. II.12. 13g.

& Historique de l'Année 1687. 395 union trés-intime & personnelle. On répond ensuite, avec cette distinction: que si l'on entend par Médiateur la personne divine, qui nous a rachetez, & les biens que sa Médiation nous a procurez, il n'y a point de doute que cette personne ne soit adorable, & qu'un des motifs les plus pressans, qui nous engagent à l'adorer, ne soit les graces qu'elle a répandués sur nous.

Mais si l'on prend cette phrase, en qualité de Mediateur, d'une maniere abstraite, & qu'on veuille soûtenir que la Médiation.

& qu'on veuille soûtenir que la Médiation, ou la charge de Médiateur, est le sonde-ment, ou la cause sormelle & prochaine des hommages que nous devons à Iesus-Christ, on nie qu'il soit adorable précisément en certe qualité. La raison en est que le Médiateur est Dieu & homme, & que de l'adorer uniquement sous cette idée, ce seroit adorer un homme:

On objecte à cela que Iésus-Christ est tout-savant, & tout-puissant, entant que Médiateur, & qu'il est mort en cette qualité, quoi qu'il ne soit tout-savant & tout-puissant qu'à l'égard de sa nature divine; qu'ainsi il est adorable entant que Médiateur, quoi qu'il n'y ait que sa nature Divine, qui mérité d'être adorée. A cela M. Braun répond que pour parler absolument & dans une eractitude Méraphysiment & dans une exactitude Métaphysique, on doit nier que la cause formelle de la toute-science & de la toute-puissance-soit la Médiation : c'est à dire que se-R. 6.

fus-Christ n'est pas tout-savant & tottpuissant, consideré précisément comme
Médiateur, mais comme Dieu. Qu'on
doit nier de même, que la cause formelle
de la passion du Sauveur soit la Médiation: c'est à dire que Iesus-Christ n'est
pas mort simplement, parce qu'il étoit
Médiateur, mais parce qu'il étoit homme, & qu'il avoit une nature humaine
susceptible de soussfrance. Que cependant
on avoue que le Médiateur est tout-savant,
aout-puissant, & qu'il est mort; qu'il falsoit même qu'il sur tout-savant, tout-puissant & qu'il mourût, asia qu'il pût être Mediateur: mais que cela n'empêche pas que
la Divinité ne soit la vraie cause de la toutescience, & l'humanité celle de la passion de
lesus-Christ.

On dira peut-être que cette exactitude est fort inutile, & que les Chrétiens se mettent peu en peine de ces distinctions, lorsqu'ils adorent selus-Christ. Mais les Théologiens Résormez s'y sont erus engagez, pour s'éloigner du système embatassé des Ubiquitaires, & de celui de-Sociniens.

Ceux qui voudront savoir ce que M. de March trouve à redire à certe doctrine peuvent lire le Livre qu'on a cité de lui, & un autre par lequel il répond à la Désense de M. Braun, & qu'il a intitu-

z lon,

# & Historique de l'Année 1687. 397

JOH. MARCKII. Appendix Narrationic Apologetica qua Defensio J. Br. adi examen vocatur. 8. Groningæ 1687. pag. 190. & se trouve à Amsterdam chez Borstius.

Utre les trois Theses, dont on a parlé, M. de Marck en impute deux autres à son Collegue, que voici. 1. La Conscience ou la Raison, est un Oracle Sacré, & ne peut ni tromper, ni être trompée. C'est à elle qu'il appartient de juger souverainement des Controverses & du sens de l'Ecriture. 2. Dans l'étar de la Nature corrompuë, on peut sort bien dire que nôtre ame peut eviter & ne pas saire ce à quoi elle n'est pas contrainte.

M. Braun tepliqua par un autre Ecris

intitulé..

3. JOH. BRAUNII Responsio ad Appendicem Narrationis Apologetica Joh. Marckii. 4. Groning 2. pag. 104.

L'est divisé en deux parties. La premiere re contient la discussion de quelques disputes personnelles, qui ont sans doute été cause que M. M. les Députez de la Province ont fait cesser cette Dispute. La seconde contient un nouvel examen des questions, proposées ci-dessus.

A l'égard de la Conscience, on a remarqué ailleurs que, de l'aveu d'un Savant

Théon

Théologien, a ce n'est qu'une dispute de mots; ceux qui tiennent la conscience infaillible entendant par là la Conscience ou la lumiere naturelle, cette Loi immuable, selon laquelle Dieu jugera les hommes, & les autres comprenent sous ce nome la pluspart des opinions, que l'on a en matiere de Religion. b Ce qui oblige les premiers à soutenir l'infaillibilité de la Conscience & de la droite raison, est, selon l'Auteur, que l'esprit d'Anti-Christianisme, qui tâche de s'introduire dans toutes les societez. Chrétiennes, commence d'abord par prêcher aux peuples que seur conscience peut se tromper, & que toutes seurs lumieres peuvent être fausses, asin que se désiant d'eux mêmes, ils se soumertent aveuglément aux décisions d'un Synode ou d'un Consile.

2. M. Braun nie d'avoir jamais rien enseigné, qui rendit à nier la corruption &
l'impuissance de l'homme: & dit qu'il a seulement soûtenu, avectous les Philosophes,
modernes, que ce n'est pas l'entendement,
mais la vosonté, qui est la source de toutes
les erreurs d'où il s'ensuit que tout hommepeut se garantit de l'erreur, pourvu qu'il se
veuille, & qu'il s'abstienne de juger deschoses, jusqu'à ce qu'il en ait une perception claire & distincte.

4. IOHi.

M. Witsins Bibbio. T. V. b Defens. Ne-

& Historique de l'Année 1687. 399.

JOH. MARCKII Analysis Exegetica Capit. LIII. Iesaia, in quâ alia complura Vaticinia de Messia illustrantur. Accedit mantissa Observationum Textualium. 8. Groningæ. 1687. pag. 476. & Ce trouve à Amsterdam chez. Borstius.

L n'y a point de doute que ce Livre n'ait une approbation plus générale parmi les Réformez, que ceux que l'Auteur a écrits contre M. Braun, puis qu'il n'y réfute que les Juifs, & ceux d'entre les Interpretes Chrétiens, qui ne croient pas qu'on puisse tirer contr'eux des preuves démonstratives du Chap. Lill d'Isaie. Il y propose en peude mots, les sentimens de divers Commentateurs sur tous les termes & routes les phrases de cette Prophetie, & choisit celuiqui lui agrée le plus, qu'il consirme par diverses raisons de Critique & de Theologie, par des passages des Peres & de l'Ecriture Sainte. Il y a au devant de ce Traité, qui est divisé en CC Paragraphes, une Table Analytique, où l'on pourra voir le but & la mastiere de cette Prophetie, & les vuès qu'Ilaie avoit, selon M. de Marck.

On a mis à la fin un Recueuil de Remarques sur xv Passages du V. & du N. Testament. On y trouve entre autres l'explication de la Loi du Levitique xxv 11, 28, 29, touchant les Anathemes, a qu'on mettraici, parce qu'elle est extrémement difficile,,

& qu'elle peut servir à donner une idée de les méthode de l'Auteur. Voici l'endroit. Tour-Anatheme que quéleun dévouë avec interdit au Seigneur de tout ce qu'il a , soit hemme, bête, ou champ, ne sera ni vendu ni 14cheté. Tout Anatheme est tres-saint au Seigneur. Tout Anatheme d'entre les hommes, qui aura étê dévoué avec interdit ne sera point racheté, on le sera mourir. Pour expliquer cette Loi, qui semble donner pouvoir de vie & de Mort aux Peres & aux Mairres sur leurs enfans & sur leurs esclaves, & dérmire les autres Loix où Dieudéfend de lui offrir des victimes humaines \* & recommande la douceur envers les esclaves, † quelques Interpretes ont crû qu'il falloit traduire DIND excepté les hommes, on tout Anatheme devoué par les hommes. L'entre les bêtes, les champs, &c. Ils disent qu'il est assez ordinaire aux Hebreux de prendre une particule en disterens sens, dans un même passage. D'autres, à qui cette: interpretation a paru forcée, ont soûtenuqu'il n'étoit pas parlé ici d'une mort proprement dite, puisqu'on n'immole pas ainsi les champs : mais d'une mort civile, qui consiste à se priver de l'usage des chosesconsacrées, comme si elles n'étoient plus àmôtre égard. Il y en a, comme Grotius, qui ont cru que cet Anatheme regardoit: les villes que l'on metroit à l'interdit, en faisans:

<sup>\*</sup> Deut. XII, 31. 2 Ron XVII. † Exed, EXI: 20, 26, 27.

& Historique de l'Année 1687. 401 faisant main basse sur tout, ou les déserteurs, qu'on faisoit mourir sans rémission. M. de Marck croit 1. que cette Loi regatde tous les particuliers d'entre les Juiss, & que la mort qu'elle ordonne d'infliger est une vraie mort corporelle, mais non pas un sacrifice qu'on fit sur l'autel : 2. Que ses Peres n'avoient pas droit de dévouër leurs enfans, ni leurs esclaves Hebreux, ni les terres, qu'ils avoient achetées jusqu'au Iubilé; parce qu'ils n'en étoient pas les proprietaires, mais seulement les tuteurs & les économes: 3. Qu'il n'y avoit que les Esclaves Cananéens, & des autres nations dévouées à la malediction, qui pussent être les objets malheureux de cet Anatheme. 4. Que Iephté, pour avoir mal entendu cette Loi, pecha en faisant mourir sa fille.

Outre ces Ouvrages, & les Exercitationes Inveniles, dont M. Bayle a parlé dans ses Nouvelles, a le public est redevable à M. de Marck de l'édition des œuvres de Cloppenburg son Ayeul, dont voici le titre:

JOH. CLOPPENBURGIT, Opera omnia. Theologica, nunc demum conjunctim edita, diligenter recensita, & indicibus copiosis locupletata Tom. 1. continens exegetica & didactica pag. 1133. Tom. 11. cont. elepctica pag. 1008. Amstelod. 2p. G. Borstium.

La-

#### 202 Bibliotheque Universelle.

E premier Volume comprend trois Ot vrages de Critique considérables. L premier est une Dissertation sur l'antiquité, · l'ulage & l'abolition des sacrifices. Le second contient I. une Lettre à Leuis de Dien, sur le jour auquel Tesus-Christ & les Iuis firent la Pâque. L'Aureur, pour concilier les Evangelistes là dessus, dir qu'outre l'agneau Pascal, qu'on égorgeoit dans le Temple, le 14 de la Lune de Mars, & qu'on étoit obligé de manger tout entier le soir du même jour, on immoloit aussi un bœuf, dont on pouvoit manger le lendemain. Le-vit. vii: 16. Il tient que ceze coûtume est marquée Deut. xvi: 2, & que c'est ce bœut, qui est appellé la Pâque Iean. xviii: 28. 2. Unde Dissertation, & diverses Lettres de l'Auteur & de Louis Cappel sur cet sujet & sur le Sabbat Deuteroproten second-premier Luc. vi : 1. où l'on verra aussi le sentiment du célebre Grotius, que M. Cloppenburg examine. Le troissème renferme un commentaire sur le ch. LIII d'Esaie; & des notes critiques de l'Auteur & de Louis de Dieu, sur divers passages de l'Ecriture Sainte. Il y a diverses remarques eurieuses, dont voici un exemple. « L'Auteur de l'Epître aux Hebreux ch. v1:1. & saiv. parlant de Iesus-Christ, & le comparant à Moise, pour l'élever au dessus de lui, aprés avoir dit que Iesus est l'Apôtre & le Pontife de la Religion que nous professons, ajoûte nist is

& Historique de l'Année 1687. 403 ชตั สอเท็บสารเ ล่บอง: ce qu'on traduit ordinairement, qui est sidele à celui qui l'a établi dans cette charge. Ce n'étoir pas apprendre une chose fort singuliere aux Hebreux que de leur dire que Iesus-Christ, qui étoit alors dans le Ciel, étoit sidele à son Pere; & l'on ne sait à quel propos l'Ecrivain Sacré mêle là cette fidelité, ni à quoi cela sert pour relever l'Auteur de l'Evangile par dessus celui de la Loi. M. Cloppenburg dit que le mot de Pistos a signific celui à qui on a confié le soin d'une maison, un économe; que [DN] Neeman marque au ni en général celui qui est établi dans une charge, & en particulier un économe, ou inspecteur; qu'ainsi il faut traduire i Sam. 111: 20 de cette maniere; & tout Ismël connût que Samuel étoit neeman consacré ou installe pour prophete du Seigneur. Nomb. XII: 7. Il n'en est pas de même de mon serviteur Moise, qui est neeman établi sur toute ma maison, ou qui en est l'inspecteur. C'est par cetteraison que les Iuis dans leurs Livres de prieres appellent Moise Neeman beth le conducteur de la Maison: 1. Tim: 1-15 pistos lógos est un discours digne de créance. De Dieu tombe d'accord de cette explication: de sorte que, selon eux, l'Apôtre aura voulu dire que lesus-Christ est le fiduciarius, l'agent de son Pere, celui auquel. il a donné plein pouvoir sur toute sa Maison, comme il avoit fait autrefois à Moise.

## 404 Bibliotheque Universelle

Le quatrieme Traité de ce volume con-cerne les Usures, & les autres regardent diverses matieres de Théologie. Le second volume est aussi tout de disputes. Théologiques contre les Catholiques R. les Anabaptistes, les Rémontrans & les Sociniens, On y trouve aussi une histoire de l'origine. des progrés & des diverses sectes des Anabaptistes & de la naissance du Socinianisme.

& ELIA GREBENITZ S. Theol. D. Profess. publ ord. & Fac. Theol. Senioris, Tradatus de S. SCRIPTURA vero usu, solis 1'rotestanibus proprio, in 4. Francosurti ad Oderam 1687. pag. 120.

E sivre est une response à XII deman-des que M. Harki publia en Latin, sans marquer le lieu, l'année, ni le nom de l'Auteur, & par lesquelles il prérendoit convaincre tous les Protestans en général, qu'ils ne peuvent regarder l'Ecriture com-me la Regle de leur foi.

Si la Controverse, qui est entre l'Eglise Romaine & les Protestans sur l'autorité de l'Ecriture Sainte, étoit moins connuë, il faudroit donner le détail des douze argumens, que M. Hacki propose, & de la Réponse que M. Grebenitz y fait; Mais comme ce n'est que la méthode du Pere Veron tournée d'une maniere plus étendue, & que les Catholiques moderez en ont honte; que d'ailleurs cette méthode n'est qu'un pur sophisme.

Cophisme, qu'on peut rétorquer facilement contre l'Eglise Romaine, on se contentera de remarquer que les Protestans ont cet avantage sur les Catholiques dans cette dispute, qu'ils ont les Peres de l'Eglise pour eux, & la raison. C'est ce que M. Grebenitz prouve par leur autorité, & par plusieurs argumens.

On ne peut cependant se dispenser de rapporter la manière dont il rétorque l'argument de Mr. Hacki: "Où l'Eglise Ca", tholique Romaine à seule la vraie Ecri", ture, l'édition, la version, le sens, & l'in-., terpretation veritable des Livres sacrez, ,, & étant seule l'Eglise Catholique, Apo-,, stolique, infaillible, perpetuelle, elle en a " tellement les veritables marques, la pure ,, prédication de la parole de Dieu, la dis-", pensation legitime des Sacremens, les ", vrais Ministres de l'Eglise, leur institu-", tion, propagation & réformation verita-", bles, le symbole, les Carechismes, la foi, " & la doctrine Orthodoxe, qu'aucune " Eglise n'a les mêmes avantages, ni ne les " peut avoir; ou elle n'a rien de tout cela. ", Si elle n'a rien de tout cela, tout ceque "Mr. Hacki objecte aux Protestans re"tombe sur son Eglise. Si elle possede seu"le tous ces avantages, il faut qu'elle le
"prouve par des argumens démonstratifs,
"par l'Eglise Romaine même, ou par ses
"taisons, ou par sa tyrannie, qui sont ses
"derniers argumens plus essicaces que , ccux

» ceux qu'elle tire de la parole de Dieu. Ot s, ses persécutions ne prouvent pas plus , qu'elle soit la veritable Eglise, que celles y que le Paganisme emploioit autresois, prouvoient qu'il sût la veritable Eglise. Ses raisons ne sont pas non plus démon-situatives, comme le reconnoit Gregoi-, re de Valence. Le témoignage qu'elle ,, se rend à elle même ne l'est pas aussi, car " se rend à elle même ne l'est pas aussi, car " outre que c'est prouver la dissiculté par " la dissiculté même, & être juge en sa pro-" pre cause, & que l'Eglise n'a point désini " qu'elle ait seuse ce que M. Hacki exige " des Protestans: on demandera quelle est " cette Eglise, dont on emploie l'autorité. " Ce ne peut pas être l'Eglise Romaine, " puisqu'on lui conteste ce droit, & qu'on " n'est pas encore d'accord si cetre Eglise " consiste dans l'Eglise Représentative, ou " dans la Collective, ou dans la Représen-" tative & la Collective, ou dans la Représen-" sentative & la Collective tout ensemble; " puis qu'on dispute si l'Eglise Collective puis qu'on dispute si l'Eglise Collective pest le College des Cardinaux, ou le Con-cile Ecumenique, ou tous les Chrêtiens? Or selon l'Eglise Rom. ce qui est con-proversé est incertain. De plus, ou le té-"moignage de l'Eglise est fondé sur l'E"criture, ou il n'y est pas fondé: S'il y est
"fondé, on tombe dans un cerele vicieux,
"& on prouve l'Eglise par l'Ecriture &
"l'Ecriture par l'Eglise, c'est à dire ce qui
"est incertain par ce qu'on croit encore " plus

& Historique de l'Année 1687. 407 " plus incertain. Ajoûtez à cela que l'E-"glise R. prétend que l'Ecriture est cor-» rompué dans les originaux. Si le témoi-» gnage de l'Eglise n'y est pas sondé, & » qu'il le soit sur elle même, c'est un rémoi-, gnage humain, qui peut être trompeur; , c'est le Pelagianisme, qui veut que l'hom-", me croie sans le secours du S. Esprit; ou » c'est un témoignage d'Enthousiastes & ,, de Fanatiques, qui ont le S. Esprit sans la » parole de Dicu; c'est un rémoignage " Anti-Chrétien, qui attribuë à l'Eglise ce, " qu'elle resuse à l'Ecriture, & qui se met », au dessus de Dieu. Si on doute de la cer-" titude de l'Ecriture, parce que chaque se-" cte précend l'avoir de son côté; pourquoi " ne doutera-r-on pas de l'Eglise, que cha-, que Ch crien croit être renfermée dans », son partif

C'est la recrimation des argumens de M. Hacki contre l'autorité de l'Ecriture Sainte, à quoi Mr. Grebenitz prétend qu'on ne peut repliquer. Il promet de donner au public une réponse particultere à toutes les instances, que les Controversistes Romains ont faites jusqu'ici sur cette matiere.

7 JOANNIS MEYERI S. Litt Doct. & Prof. Uxor CHRISTIANA five de conjugio inter duos, déque incestu & divortiis differtationes tres, in quibus varia Theologorum ac Juris-co jultorum judi. cia, & ad dubios cajus resp.nsa, plurima-

## 408 Bibliotheque Universelle

que Karaorum placita, hactenus non producta, ex rarissimis tum impressis, tun Ms. libris citantur & expenduntur. Amstelodami, apud Waclbergios. 1688, num. 4. pag. 448.

Mr. Meyer Professeur à Harderwoyk s'est trouvé engagé à résuter les défenseurs de la Polygamie, à la priere de M. de Beyer, Conseiller d'Etat & Vice-chance-lier de son Altesse Electorale de Brandebourg. Cet ouvrage étoit dautant plus necessaire que quelques libertins, aiant osé désendre ce sentiment & publier des Livres sur ce sujet, aucun Auteur, excepté Beze dans son traité de la Polygamie & des divorces contre Ochin, n'avoit presque touché cette matiere. Encore ne la traite-t-il que d'une maniere assez superficielle, s'arrêtant principalement à examiner s'il est permis de convoler à de secondes nôces.

On se propose donc dans ce livre de résuter les trois principaux auteurs, qui ont osé entreprendre de faire triompher la Polygamie, savoir Lyserus sous le nom de Theophile Alethée, & deux Anonymes, qui ont pris le nom d'Athanase Vincent, & de Daphné Arcuarius.

M. Meyer entreprend de prouvet dans la premiere de ces dissertations que la Polygamie n'a aucun fondement dans l'Ecriture, ni dans la droite raison; & y parle de la Punition qu'elle mérite. Dans la seconde il

# traite des dégrez où il est désendu de contracter un mariage, & dans la troisième il examine la matiere du divorce.

1. A l'égard de la premiere, il faudroit traduire presque tout ce qu'il en dit, si on en vouloit donner une analyse exacte: car comme il traite de l'institution du mariage legitime, & de toutes les manieres dont plusieurs le violent, on seroit obligé de raporter toutes les explications, qu'il donne à une infinité de textes de l'Ecriture, & toutes les réponses qu'il fait aux objections des désenseurs de la Polygamic. Pour eviter la longueur, on se contentera de mettre ici quelques-unes de leurs mi-sons.

La principale preuve des partisans de la Polygamie est fondée sur ce que l'homme a étécréé comme le reste des animaux, qui ne sont aucun crime, en se mélant avec plusieurs semelles : a mais comme ces gens ont bien veu que de ce que sont les bêtes, on ne peut pas inférer que les hommes doivent vivre de la même maniere, à moins qu'ils ne montrassent que les hommes sont aussi des bêtes; ils n'ont pas manqué de tâcher à prouver qu'il n'y a aucune différence entre tous les animaux généralement. b Si on les en croit les bêtes ont même plusieurs prérogatives sur l'homme, elles sont raisonnables, elles ont de la vertu, &c.

Tome VII. \$ 4 P. 44. seqq. b P. 50. seqq.

Maig

Mais outre que cette prétendue const-mité des hommes avec les bêtes est un pa d'esprit injurieux à Dieu, qui déclare a plusieurs lieux qu'il y a une grande dissé-rence entre ces créatures, comme Mi .Meyer le prouve; pourquoi les Polygamistes veulent ils que nous imitions plutot celles qui s'accouplent d'une maniere vague, que celles qui ne s'attachent jamais qu'à une seule femelle, tant qu'elle vit

comme la plûpart des oiseaux?

Le second argument des Polygamistes est tiré de ce que la plûpart des peuples ont pratiqué la Polygamie, & qu'ainsi on peut dire qu'elle est fondée sur le droit naturel. On leur répond qu'ils confondent mal à propos le droit naturel avec les coûtumes des hommes. Le droit naturel dicte qu'il faut toûjours faire ce qui est le meilleur & qui est le plus agreable à Dieu: or les Polygamistes ne nient pas que l'union d'un seul homme avec une seule semme, ne soit la plus parsaite: b & il saudroit p'avoit is. plus parfaite: b & il faudroit n'avoir jamais lû l'Ecriture, pour ignorer qu'elle est aussi infiniment plus agréable à Dieu, que des conjonctions vagues, qui repugnent directement à la premiere institution divine. On montre aprés cela les suites funestes de ces exeés de concupiscence, qu'es.
foiblissent si fort ceux qui s'y abanc nent, qu'ils deviennent inutiles à euxmes & à la societé, tombent en des m

& Historique de l'Année 1687. 412 dies honteuses & cruelles, & abbregent sou-

vent leurs jours.

Pour ce qui est de l'usage de tant de peu-ples, qui ont pratiqué la Polygamie, ce ne peut être une Loi, autrement il faudroit pratiquer l'idolatrie, qui n'a pas été moins générale. On a vû des nations entieres, qui ont sacrissé des hommes, d'autres qui mangeoient leurs peres, d'autres qui exposoient leur enfans. Or peut-on regarder ces cruau-tez comme un ulage autorisé par le droit naturel? Que si Grotius & plusieurs autres Théologiens & Jurisconsultes, ont paru confondre le droit de la nature avec celui des Gens, ils ont voulu parler des peuples les plus civilisez : autrement à peine pourroit-on trouver un seul article du droit naturel, qui n'ait été violé par quelque nation. Qu'on examine donc si les Cana-néens, les Egyptiens, les Assyriens, les Par-thes, les Perses, les Turcs, & les Sauvages, sont comparables en honnêteré morale aux Anciens Grecs, aux Romains & aux Allemans, qui condamnoient unanimement la Polygamie.

Mais il ne faut pas s'étonner que ces libertins alleguent ces sortes de preuves, puisqu'ils prétendent que le seul profit que les Pasteurs pourroient retirer de la consécration ou de la bénédiction d'un nombre infiniment plus grand de mariages, qu'ils n'en bénissent est une sorte raison d'établir

la Polygamic.

L Mr.

#### 412 Bibliotheque Universelle

Mr. Meyer répond à toutes les instances qu'on peut faire sur ce sujet, tirées ou de l'exemple des Patriarches & des Rois d'Israël, ou des loix des Empereurs; & montre qu'il faut se conduire par la loi divine, que Jesus-Christ a si clairement expliquée, dans cette occasion particuliere; & qu'il est inutile d'alleguer des exemples, pour autoriser un crime.

Mais quoique l'Auteur condamne la Polygamie, il ne croit pas que ce soit un crime punissable de mort, par ce que Dieu-la tolerée sous la Loi, & que les Apôtres ont supporté les Gentils polygames, qui embrassoient le Christianisme: il voudroit qu'on se contentât de les sustiger, ou de leur imposer quelque amende, ou quelque autre châtiment proportionné aux circon-

stances de ce peché. A

II. Aprés avoir sini le Traité de la Polygamie, on examine dans la seconde Dissertation les degrez prohibez du mariage. On remarque que Melanchthon exhortoit les Pasteurs de son temps de prêcher au moins deux sois tous les ans sur cette matieres parce que l'ignorance de la nature de ces pechez y peut engager le peuple, qui n'est pas assez soigneux de s'en instruire, en lissant ce que Dieu en a dit dans le Levitic L'electeur de Saxe fait pratiquer ce c seil de Melanchthon, dans toutes les Egles de son Eta

#### & Historique de l'Année 1687. 413

Cet usage seroit d'aurant plus nécessaires que les Loix de Moisse sur ce sujet sont assez Obscures & difficiles à entendre. C'est ce qui a obligé Mr. Meyer à examiner toutes les versions de ces loix, & à consulter tous les Commentateurs des Juiss, principale-ment ceux d'entre les Karaïtes, sur cette matiere.

Mais avant que d'entrer dans l'explication de ces loix, qui se trouvent dans leur ordre naturel au Chap. xviii. du Levitique, il remarque qu'encore que tout ce Livre soit emploié à décrire les loix des Sacrifices. & les autres Cérémonies des Juiss, ce qui pourroit faire douter que celles qui regat-dent les degrez illicites dans le Mariage ne fussent aussi particulieres à ce peuple, comme l'Eglise Rom. le prétend; il renserme aussi plusieurs loix Morales & Politiques, comme on le peut voir dans les Chapitres xix & xx. qui sont des explications du septiéme commandement, concernant la Sainteré du peuple, aussi bien que celle des Sacrificateurs.

Ce n'est donc pas une raison, qui puisse autoriser l'Eglise Rom. à dispenser des degrez de consanguinité dans le Mariage, que ce Livre traite particulierement des sacrifices des Juiss, qui ne regardent point les Chrétiens; autrement il faudroit aussi dire que l'Exode n'est que pour cette Nation, parce qu'il traite aussi des sacrisices & des céremonies Judaïques. Ainsi puis qu'on S. 3. demeurs

## 414 Bibliotheque Universette

parle principalement des Loix qui concernoient la Religion & la Police des Israëlires, il renferme néanmoins le Decalogue, qui est constamment la Loi de la Religion & de la Morale des Chrêtiens & de tous les hommes; il faut aussi reconnoître que le Levitique comprend plusieurs enseignemens, dont la pratique doit être commune aux Juifs, aux Chrêtiens, & à tous les hommes universellement.

En effet il ne faut que considérer avec quelque attention les cinq premiers versets de ce Chap. xviii. pour voir que ces Loix touchant les degrez de consanguinité sont universelles. Dieu y emploie la même préface, dont il s'étoit servi au commencement du Décalogue, Je suis le Seigneur vêtre Dien; il avoit défendu toute sorte d'idolatrie dans le premier commandement de la Loi ; il défend ici d'imiter l'intempérance. des Egyptiens & des Cananéens, qui se mêloient indifferemment avec leurs plus proches, comme on le peut voir dans les lieux que M. Meyer cite de l'Ecriture & de l'histoire prophane, qui répresentent ces deux nations comme les plus effrenées dans cette débauche, qui aient jamais été dans le monde. Prolomée Evergete, avoit épousé renice fille de son frere; Prolomée Phile zor s'étoit marié avec Euridice sa sa Prolomée Philadelphe.avoit époulé sa si Arsinoë. Et afin qu'on ne croie pas que Pri

Princes eussent abusé de leur autorité dans cette occasion, & qu'il ne sût pas permis au peuple de faire la même chose, l'histoire remarque que cela s'étoit fait conformément aux loix des Egyptiens, sur qui ils regnoient. Les Cananéens n'étoient pas moins infetez de cette corruption, qui est mise au rang des crimes, pour lesquels Dieu les chassa de leur païs, & les sit exterminer.

On trouvera dans Mr. Meyer l'explication de tous les termes qui regardent cette matiere, comme ceux de consanguinité, de parenté, d'affinité, de degrez, de ligne, droite, & collaterale, égale, & inégale, & jusqu'où s'étend l'inceste. Il divise ce Traité en quatre parties. Il explique 1. l'étendue de la désense de contraster dans ces dégrez, & rapporte les divers sentimens des Juiss & des Chrêtiens sur cet article. 2. Il examine les raisons de cette désense, & si ces loix sont morales & indispensables, ou simplement politiques & pour la République des Juiss. 3. Qu'elles sont les autres especes de mariages illicites. 4. Quelétoir le supplice de ceux qui violoient ces loix.

Mr. Meyer fait voir que tous les dégrez, où il y a quelque veritable consangumité, sont indispensablement désendus, & il en apporte les raisons. A l'égard des peines, il remarque que la premiere peine générale, dont Dieu menace tous les transgresseurs de ces loix, qui est le retranche-

ment, consiste dans une punition qu'il exece lui seul; parce que quand il en parle, il ne dit en aucun lieu que les hommes l'executeront, mais seulement je retrancherai, ou le coupable sera retranché: en sorte que ni le Magistrat, ni l'Eglise n'ont aucun droit de s'en mêler, ni par les supplices, ni par les excommunications.

La seconde punition que Dieu dénonce aux incestueux & à ceux qui violent les Lois des dégrez de consanguinité, est de les étrangler, de les lapider, ou de les brûler sous vifs, selon la nature de leur peché, qu'il spécifie, au Chap. xx du Levitique. Mr. Meyer, remarque, aprés les Docteurs Juiss & plusieurs Chrétiens, que quand l'E-criture menace les pecheurs qu'ils seront re-tranchez simplement, ou retranchez de deurs peuples, c'est à dire que Dieu les pu-mira lui-même, comme il le jugera à propos; que quand elle dit, qu'ils mourront de mort, c'est à dire qu'ils seront étranglez; & que quand elle dit, que seur sang est sur eux, cela marque qu'il faut les lapider. Enfin il observe que lors que le grand Conseil des Juis découvroit quelqu'un, qui s'étoit rendu coupable de divers crimes, dont chaseun méritoit une punition particuliere, il se contentoit de lui infliger la plus rude de celles qu'il avoit meritées; & que les pr tions que Dieu infligeoit lui-même sur pecheurs endurcis, ne s'executoient qu prés l'âge de vingt ans ; au lieu que ce

que le Magistrat avoit droit d'imposer, pouvoient être mises à execution, pourvûque le coulpable sût âgé de treize ans.

i I I. M. Meyer examine dans la troisième Disterration, ce qui regarde le di-vorce. Cette discussion est principalement opposée au Canon du Concile de Trente, qui a osé prononcer, contre la décision de Jesus-Christ, que l'adultere ne dissout pas le mariage. On remarque entre autres choses que Moise n'avoit pas tant permis le di-vorce, qu'il avoit ordonné ce qu'il falloit faire, s'il arrivoit qu'une semme fût surprise dans le crime, & que sa faute ne sût pas portée devant les Juges, qui l'auroient con-damnée à la mort. On fait voir aussi que quand l'Apôtre permet le divorce, en cas qu'une des parries abandonne l'autre maliciensement, il ne combat point la doctrine de Jesus Christ, qui ne permet le divorce que pour cause d'adultere; parce que la partie, qui abandonne l'autre malicieusement, est présupposée le faire par quesque engagement criminel. On prétend encore que Selden, Grotius & Lightfoote n'ont pas bien compris l'objection que les Pharisiens sirent à Jesus-Christ sur ce sujet, ni la réponse qu'il leur donna...

8 DE VULNERIBUS JESU-CHRISTI NAzareni Trastatio Philologica, Historico-Theologica, conscripta à Joanne NI-GOLAO JACOBI S. Theol. D. ad Divi S. 5. Matthia

## 418. Bibliotheque Universelle

Matthia Pastore, & Superintendent-Leisnicensi. Lipsiæ, 1687. in 8. pag. 9n.

L'Occasion, qui a engagé M. Jacobi à traiter des plaies de Jesus-Christ, est qu'il naquit le jour de Noël; en 1639. aiant le corps blessé, & qu'il a reçû depuis fa naissance plusieurs autres blessures, dont il attribuë la guerison à celles de Jesus-Christ. Il commença à publier ses Méditations sur ce sujet en 1663. dans une dispute qu'il soûtint sous M. Quensted, Professeur en Theologie à Wittemberg, dont on a parlé dans le II. Volume de certe Bibliotheque. bliotheque. On verra dans ce Livre, que Mr. Iacobi a profité des instructions & de la Méthode de son Maître : car au lieu de traiter cette matiere, comme un autre auroit fait, aprés avoir parlé des plaies de Iesus-Christ en général, il traite dans les Chapitres suivans de l'aiymologie des plaies de Iesus-Christ, de seut Synonymie, de seur existence, de seur première cause, de seur cause efficiente, principale, împulsive, ministerielle, instrumentelle, sinale, materielle, formelle, de seur effet, de seur circonstances de seur différente. de leurs circonstances, de leur dissérence. de leurs ajoints, & enfin de leurs conmaires.

On trouvera aussi dans ce Livre plupart des Controverses, qui sont et les Lutheriens & les autres Chrétiens sur tout seux qu'il apelle Calvini

dont Mr. Iacobi n'approuve pas les sentimens sur la Providence de Dieu dans le mal. Cette dispute est si connuë qu'il n'est pas necessaire de la rapporter : mais on sera sans doute bien aise d'apprendre comment notre Auteur se sert de l'Ecriture, dont il explique un tres-grand nombre de textes par occasion.

Il n'y a personne, qui lise sans étonne-ment ce que Dieu dit à Esaie, Chap. vz: 9. 10. Va & di à ce peuple; vous écouterez & en écoutant vous n'entendrez point; vous verrez & en voiant vous n'aperce-vrez point. Engraisse le cœur de ce peu-ple, rend ses oreilles pesantes, & boûches ses yeux, de peur qu'il ne voie de ses yeux, qu'il n'entende de ses oreilles, que son cœur ne comprenne, qu'il ne se convertisse, & qu'il ne recouvre sa santé : ce que lesus-Christ & St. Paul appliquent aux Iuis de l'eur temps, Matrh. xIII: 13, 14, 15. Marc. TV: 4. 12. Luc. vIII: 10. lean XII: 39, 40. Act. xxvIII: 26. Rom. x. 8, 9. Mr. Iacobi fait voir a que c'est une prédiction, & une déclaration de l'état des Iuis jusqu'à la désolation de Ierusalem & aprés ce remps-là, & qu'elle marque ce qui des voit arriver de leur endurcissement volontaire. Il prouve 1. que le commandement que Dieu fait au Prophete d'appesantir les oreilles de compeuple, & de boucher ses yeux, est seulement un ordre de luir déclares:

déclarer que ses oreilles s'étoient appe-santies, & qu'il sermoit les yeux à tous les enseignemens que Dieu lui avoit adid-sez, & qu'il lui adressoit à toute heure. Il allegue plusieurs exemples de cette sa-con de parler, Genes. xx: 7. x111:18. & x1v:18. Deut. xxx11:50. Ps. xxxvii. 27. Proverb. 111: 4. & 1V: 4. Es. 117: 14.: Iean. 11:19: & XIII:27. C'est donc comme si Dieu avoit dit à Esaie : allez & dites à ce peuple, vous écouterez, & vous ne comprendrez point, vous verzez, & vous ne connoîtrez point; tous
mes enseignemens & tous mes miracles
m'auront point d'autre succés par vôtre
faute, car vôtre cœur est engraisse, &c. 2. Que les verbes actifs dans la Conjugaison Hiphil des Hebreux., ne désiguent pas toujours l'action, on l'opération de celui à qui ils sont appliquez; mais seulement la manisestation & la déclaration de cette action ; comme lors, que Dieu dit à Ieremie 1: 10. Ie t'ai établi sur les peuples pour desruire, peur arracher & pour dissiper, c'est à dire, usin que tu leur déclares, que je les dé-Ruirai & les dissiperai. 3. Que la parzicule, qu'on a traduite de peur que, signifie ausli certainement, ou sans den-18. Ing. xv: 12. Provest. xx1v:18. Il veut donc qu'on tradusse, Certainement elve vera point de ses yeux, il n'entendra

& Historique de l'Année 1687. 421 point de ses oreilles, son cœur ne comprendra point, il rese convertira point, & ne recouvrera point sa santé. 4 On ne peut pas douter que le but de l'envoi du Prophete, qui étoit de faire connoître au peuple son peché Esa. LVIII: 1.2. ne réponde parfaite. ment à cette explication; il ne faut que lire ce qu'il ajoûte, pour voir qu'il prédit aux Inifs qu'ils persevereroient dans cette mal-heureuse disposition, jusqu'à ce que seur ville sût détruite & qu'ils sussent chassez de leur pais. s.: Si l'on confere les passages, où Jesus-Christ, & S. Paul appliquent cette Prophetie aux Juis, on ne sauroit douter que cet ordre ne soit qu'une simple décla-Tation.

Il ne reste qu'une difficulté, qui poursoit faire douter que cette explication ne soit pas tout à fair juste, qui est ce que dit lesus-Christ, qu'ils ne pouvoient croire parce qu'Esaie a dit ; il a aveuglé leurs yeux, &c. Ican. x11:39.40. Sur cela l'Auteur remarque que l'Ecriture dit souvent que les hommes ne peuvent pas une chose, pour dire qu'ils ne la veulent pas & il en donne des exemples incontestables, Genes. xix: 22. Marc. v1: 5. lean. v:19.1. lean.111: 9. Il cite même une maxime des Iurisconsultes, rapportée dans les Instituts de Instinien; que: naus pouvons ce que nous pouvons honnêtemens: & que nous ne pouvons pas ce que nous ne pouvons pas faire honnêtement.
Ainsi ce qui est dit que les Iuis ne pou-

A 6 leng:

#### 422 Bibliotheque Universelle

voient pas croire au Messie, signifie qu'ils sui résistoient autant qu'il leur étoit possible, & que c'étoit ce qu'Esaie avoit prédit, en leur déclarant qu'ils s'étoient aveuglez, rendus sourds & endurcis contre toutes les graces dont Dieu les avoit favorisez.

Cette explication peut servir à entendre tous les autres lieux de l'Ecriture, qui semblent intéresser Dieu dans les pechez des

hommes.

On rapportera encore une des explica-tions de Mr. Iacobi. a Tous les Interpretes sont-fort embarassez à justifier ce que dit S. Matthieu, que Iesus demeura à Naza-reth, pour accomplir ce qui avoit été dit par les Prophetes: On l'appellera Nazarien. On a recours au type des Nazariens, comme Samson, &c; on allegue des allusions au mot Nezar, qui signifie un bourgeon: on cherche l'etymologie de ce nom dans l'Hebreu & dans l'Arabe Ce qui embarasse le plus, c'est qu'il est dit que ce sejour du Sauveur à Nazareth, se st. pour accomplir ce que les Prophetes avoient dit : à quoi l'on répond que la particule afin désigne sou-vent, dans l'Ecriture, le simple évenement & non pas la cause. Sur cela Mr. Jacobi remarque 1. Qu'il n'est pas dit que cela se trouve écur dans les Prophetes, & qu'ainsi on peut fort bien le rapportet à quelque tra dition, reçué géneralement parmi les luifs, & que les Prophe es avoient transmise à la posterie Ap. 186. 6 Segg.

& Historique de l'Année 1687. 423 posterité, sans l'entegîtrer dans seurs écrits: 2. Qu'il ne faut pas entendre par ces Pro-. phetes, seulement ceux dont nous avons quelques écrits, mais en général tous ecux dont parle l'Ecriture; 3. Que ce n'est pas une chose fort rare aux Ecrivains du N. Test. de citer des Traditions, pour appuier ce qui est en question. St. Matthieu parlant de la trahison de Iudas, Matt. xxvII:9. 10. dit que Ieremie avoit prédit qu'il vendrois son Maître trente pieces d'argent; ce qui ne se trouve point dans ses révelations; & St. Iude parle de la Prophetie d'Enoch, dont l'histoire ne nous a rien conservé. On a recours d'ordinaire à mille subtilitez pour justifier ces citations. Mais il est beaucoup plus naturel, selon Mr. Iacobi, de les rapporter à des traditions, qui regnoient incontestablement parmi le peuple, que d'accuser les Auteurs du Nouveau Test. des'étre trompez, ou d'avoir manqué de mémoi. re, ou de recourir à de fimples allusions, & à des types arbitraires..

2. VATICINIA PATHMI elucidata, sive Ravelationum Propheticarum divina Apocalypseos S. Joannis explicatio plana ac perfacilis. Opera NICOLAI MULE-RII, V. D. M. in Eccles. Harderv. Hadervici 1687. in 4.pagg.350:

Uoi qu'il n'y air aucum siecle, qui ait tant produit de Commentaires sur l'Apocalypse.

424 Bibliotheque Universelle

l'Apocalyple, que celui-ci, Mr. Muler croity avoir fait de nouvelles découvertes, & avoir trouvé la veritable explication de tousles mysteres qu'elle renserme, & qu'il ditavoir été inconnuë à tous les Interpretes anciens & modernes jusqu'à lui. Mais il la propose avec tant de modestie, qu'il espere que ses Lecteurs, après avoir examiné ses raisons, ne l'accuseront pas de présomption.

Comme la grande difficulté de ce Livre roule sur la verirable signification des Seaux, des Trompettes, & des Phioles, dont il parle, & que quelque sInterpretes confondent; l'Auteur de ce Commentaire croit avoir trouvé la clef de toute l'Apocalypse, en remarquant que comme l'usige des Seaux appartient principalement aux expéditions & aux actes des couseils des Princes; celui des Trompettes à la guerre; & celui des. Phioles, aux choses sacrées, parce que c'étoient des vaisseaux consacrez aux cérémonies & auservice du temple, S. Iean marque par les Seaux, la prédication de l'Evangile, & l'état de l'Eglise sous le Nouveau Testament jusqu'à la fin du monde; par les trompettes les combats de l'Eglise, ou les persé-cutions qu'elle autoit à soussiris; & par les-Thioles le succès des prieres de cette même Eglise, contre les efforts de ses ennemis. L'Auteurse trouve confirmé dans cette conjecture; parce que l'ouverture de ces Seaux : fûr faire par l'agneau, qui est Iesus-Christ, A qui a revelé aux hommes le Conseil de

fon Pere; que le son de ces trompettes est attribué au saint Esprit, qui est le véritable. Prophete, & qui a prédit les combats de l'Eglise Chrétienne; & qu'enfin les divers châtimens dont ce Livre menace le monde, sont manisestement la vengeance que Dieus fait de l'oppression des sideles.

Après cette remarque générale, dont Mr. Muler fait l'application dans le corps de son Livre, il donne l'explication de tous les termes figurez, qui se trouvent dans l'Apoca-pocalypse, ce qu'il appelle la Clef Apoca-

lyptique

Ceux qui s'attachent à l'explication de ce Livre Prophetique, ne seront pas fâchez qu'on mette lei cette Clef, qui pourra leur donner une idée générale des interpretations de l'Auteur. L'Agneau, selon lui, désigne Iesus-Christ; l'autel ses merites, l'Ange encensant, l'intercession de Iesus-Christ; l'Ange dans le Soleil le Sauveur lui même révélant l'Evangile; les sept Anges, qui sont devant Dieu, signifient le Saint Esprit; les quatre animaux le ministere du Nouveau Testament; mille ans un temps de felicité; trois ans & demi un temps fort long; l'eau comme un fleuve, marque les hérésies; l'arbre de vieportant douze fruits, l'abondance des bonnes œuvres dans la veritable Eglise. l'arche de l'alliance est Icsus-Christ; les oiseaux sont les Diables; la grande Babylone est la ville de Rome; la bête ertant de la mer-le Papisme; la seconde bête [ortant

sortant de la terre, désigne ses docteurs; la troisséme bête de couleur d'écarlate, est la domination du Pape; le festin des noces de l'agneau, le dernier temps du Nouveau Testament, où l'Eglise sera deliviée de la per-sécution; le desert sont les Gentils; les 1260jours sont un tems fort long; les trois jours & demi sont un temps beaucoup plus court, quoi qu'assez long; le dragon est le Diable; les Chevaux caparassonnez, sont les moines; le Cheval, est la prédication de l'Evangile; l'Euphrate la mer Mediterranée; la faulx, en la main du Fils de l'homme, est la puissance de convertir à la veritable foi ; la faulx, en la main de l'Ange, est un châtiment severe de l'Eglise; les Fleuves sont les peuples; le Fleuve pur d'eau vive les consolations du Saint Esprit; les Fontaines sont les Princes; Gog & Magog, des peuples inconnûs; la Grêle désigne la famine, & une misere extrême; le fen la Peste; l'image de la Beste est l'idée de la Religion Romaine, que les Scholastiques avoient formée, & que le Concile de Trente a achevée ; la Balance est l'embleme de la justice; les Sauterelles sont les Mahometans; la Mer est l'Eglise; les 42. mois marquent un temps fort long; les einq mois, celui de la colete de Dieu; la grande prostituée, est la ville Rome; la femme désigne quelquesois glise, & quelquesois la ville de Rome;

Navires sont les Eglises particulieres; nombre de 144, la vraie doctrine de l'E

& Historique de l'Année 1687. 427 gile, parce que la racine quarrée de ce nombre, qui est 12. signifie les Apôtres, qui en ont été les premiers prédicateurs; le nombre de 666. dont il faut considerer la racine la plus près de la quarrée qui est 25. désigne l'Eglise Romaine, les dogmes & les Traditions qu'elle a ajoutées à l'Ecriture. Celui de 144000 marque les Chrétiens qui les ont rejettées, pour faire profession de la pureté de l'Evangile. L'Auteur fait ici quelques remarques assez curieuses, après Coccejus & ses Disciples, qui ont publié plusieurs Livres en Latin & en Flamand sur cette matiere. On ne sauroit contester que le nombre de 12. ne marque les Apôtres, puis que cela est dit expressément Apocaxii: 14. & celui de 144. leur Doctrine, puis qu'il est composé de 12 sois 12. Le nombre des sideles qui sont avec l'Agneau. & qui est de 144000 est produit, par 12 sois 12000, pour marquer leur attachement à la Doctrine Apostolique. Au contraire 666. qui est le nombre de la bête & de ses Sectateurs. Apocaxiii: 17.18. n'est point un Sectateurs, Apoc. x111:17.18. n'est point un nombre quarré, puis que 25 fois 25 font 625 & que 26 f. 26 sont 676. C'est aussi le nombre de son nom & la marque de sa Do-ctrine, qui distingue la societé Antichré-tienne de toutes les autres: car les lettres. Greques de Paradosis Tradition sont 666. Cette Doctrine ajoûte à celle des Apôtres: 666 contenant 55 s. le nombre de 12 avec 6

de surplus, & 4 celui de 144 avec 90 de reste:

#### 428 Bibliotheque Universelle

au-lien que 144000 qui désigne les Disciples de l'Agneau étant divisé par 12 donne 12000 & ne laisse rien, & par 144 produit 1000 sans aucun testant. Que si l'on partage 144000 par 666, le provenu seta 216, & le restant 144, c'est à dire 12 f. 12, pour figurer que quelques esforts que la bête fasse contre les Disciples de l'Agneau, & quelques schismes qu'elle cause parmi eux, elle ne pourra jamais leur ôter les sondemens de la

koi, ni la doctrine Apostolique.

Revenons présentement à l'explication des termes les plus ordinaires de l'Apocalypse. Les Phioles pleines de colere, représentent, selon M. Muler, les châtimens que les prieres des gens de bien ont attirez surleurs ennemis; les Poissons sont les Chrêtiens; le faux Frophete est la même chose que la seconde bête; le sang signisse la guer-re; le Soleil, la Lune & les Etoiles, désignent la connoissance & les bonnes mœurs; les 24. Anciens sont l'Eglise triomphanteiles Seaux sont le mystere de l'Evangile; l'Epouse de l'agneau est l'Eglise sur la Terre; les 1600 stades sont un espace tres-vaste; l'Etoile est un Docteur de l'Eglise; le Temple est le ciel, ou le conseil de Dieu:le Tabernacle de Dieuest lesus-Christ; la Terre est le monde, les Trompettes sont la publication des cala tez qui menacent l'Eglise; les vents t ce: calamitez; la sainte ville, ou la nour Ferusalem, est l'Eglise triomphante, a gloire du ciel; la grande ville & la saint THEA

& Historique de l'Année 1687. 429

rusalem, la veritable Eglise sur la terre.

On trouvera les raisons de l'explication de ces termes énigmatiques, dans le livre de Mr. Muler, avec une application suivie des principaux événemens de l'histoire au texte de cette Prophetie.

N.I.M.F.L.P. Zelandi Dissertatio Theologica de motis nuper in Frisia Controversis, super Auctoritate S. Scriptura & Testimonio Spiritus S. Qua susé dissertur de quastione, an S. C. Divinitas & Auctoritas non aliunde quam ex rational adstrui possit? Ad V. Ampl. D. Vlr. Huberum. 4. Gocia 1687. pagg. 84.

Es défenses d'écrire, ou plat ôt de disputer avec aigreur, sur les moiens de prouver la Divinité de l'Ecriture, que M.M.Les Députez des Etats de Frise ont saltes, ne regardant que les Membres de l'Academie de Francker, il n'y a pas sujet de s'étonner qu'un Ministre de Zelande ait pris la plume contre M. M. Van der Waeyen & Roell. Ila divisé son Ouvrage en deux Disserrations. Dans la premiere il fait quelques remarques sur la Lettre de M. van der Waeyen à M. Anstaar, a & dans la seconde il traite du témoignage du S. Esprit. Il recommande fort la Lecture des Theses d'Amyraud sur cette matiere, & celles de Le Blanc; de Certitudine, qua sidei competit. Cependant il pour-MICE

roit arriver, que bien des Lecteurs ne trotveroient pas la Doctrine de ces savans Prosesseurs, sur cet article, tout à fait conforme à celle de l'Auteur. Quoi qu'il en soit, il y a déja quelques mois que cette Dissertation paroît sans qu'on ait vu de réponse, & l'on n'en attend même aucune. Les amis de M. M. Les Professeurs de Francker croient qu'ils se tiendront dans le silence, & qu'ils feront bien; parce qu'ils se sont assez justifiez, & que cette question est suffismment éclaircie. Par la même raison le Lecteur nous dispensera de faire un plus long extrait de ce Livre.

II. Examen breve XIX. Assertionum de RATIONIS usu in Religione Christiana, qua nuper in Academia Frisiorum ventilata fuerunt. Per Gisbert. Coco. Phil. D. & V. D. M. 8. Traject. ad Rhen. ap. F. Halma. 1687. pagg. 100.

N ne censura d'abord que deux pro-positions des Theses de M. Duker sur la maniere de bien raisonner, a dont l'une n'étoit qu'une suite de l'autre. M. Huber trouva à redire à quatre endroits, & sit ensuite douze Propositions erronées, qu'il ateribua à Mrs. van der Waeyen, Roël' .. leurs Disciples, prétendant les avoit tr vées dans leurs écrits. M. Witsius les réc sit de nouveau à deux Propositions; n

& Historique de l'Année 1687. 431 voici un Auteur, qui leur en impute dixneuf. A continuer sur ce pié, en moins de deux ou trois ans, on contera les erreurs de Francker par centaines. C'est aller bien plus loin que Philastre Evêque de Bresse qui, dans son Traité des Hétésies, n'en conte que 20 avant J. C. & 128. depuis sa naissance, jusqu'à l'an 380, qu'il écrivoit. M. du Pin en parlant de cet Auteur dit a que,, S. ,, Augustin remarque, au commencement de ,, son Livre des Hérésies, qu'il est surpre-, nant que Philastre qui étoit beaucoup , moins savant & moins exact que S. Epi-", phrane, ait conté beaucoup plus d'héré-", sies que lui, d'où il conclut qu'il faut que " ces deux Auteurs n'aient pas eu une même " idée de l'hérésse, parce qu'en esset il est " très-difficile d'en donner une juste défini-" tion. C'est pourquoi, ajoûte-t il, en fai-" sant le catalogue des hérésies, il faut évi-" ter deux excès opposez, dont l'un seroit de ,, faire des hérésies, qui ne sont point, & ,, l'autre d'oublier des hérésies, qui le sont , effectivement. Il est rare, poursuit M. du " Pin, que les faiseurs de Caralogues d'héré-"sies soient tombez dans ce dernier défaut: », mais le premier leur a été fort ordinaire, & " Philastre y a été sujet plus qu'aucun au-" tre, car il feint quantité d'hétésies, qui " n'ont jamais été, & quelquefois il met au "nombre des hérésies des sentimens verita-

a Nouv. Bibl. des Aut Ecclesiaft. T. 11. p. 723.

#### 432 Bibliotheque Universelle

"bles, ou du moins problematiques. Ainsi "il ne faut pas s'étonner s'il fait un catalo-"gue si nombreux d'opinions hérétiques, "qu'il a encore multipliées en faisant men-"tion d'une même hérésie plusieurs fois.

#### XVI.

MARTYROLOGIUM ECCLESIA GERMA-NICA pervetustum, quod per septingentos annos delituit; in Publicum nunc prodit è Bibliotheca MATTHEI FRIDE-RICI BECKII: ab eodem è membranis descriptum & Libro Commentario illustratum. 1687. Augustæ Vindelicorum 4. pagg. 209.

M. D'Eck, aiant vû par hazard entre les Dmains d'un batteur d'or se un parchemin, qui lui paroissoit fort ancien, se dont on s'alloit servir pour empaqueter de l'or se le réduire en lames, s'en saint, se reconnut que c'étoit le manuscrit d'un Mariy-rologe de l'Eglise Germanique, qui avoit un grand air d'antiquité. Cette pensée le porta à l'examiner de plus près, se il a crû en suite que ce Manuscrit, se les conjectures, qu'il avoir faites en l'étudiant, n'étoient indignes d'être publiées. Voilà l'orig de cet Ouvrage, qui contient p mierement le Marryrologe, imprissur une copie exacte de cet anci se par le manuscrit par manuscrit par manuscrit par le manuscrit par manuscrit par le manuscrit par

Mistorique de l'Année 1678. 433 manuscrit, & après cela les notes de M. Beck divisées en dix Chapitres.

On commence par l'explication du Tire a où l'on remarque que 'de même que les Romains appelloient Fastes, les Livres, où ils marquoient le jour de la naissance des grands hommes , les Chrétiens Grecs nommerent Menologes ou Synaxaria, & les Latins Martyrologes , les parchemins sur lesquels ils écrivoient le jour de la naissance ou de la mort des Martyrs, des Confesseurs, des Vierges & des autres Saints. Ces membranes étoient pliées en deux , à cause dequoi on les appelloit Diptyches. D'un côté étoient écrits les noms de divers Martyrs, Confesseurs & Vierges, & de l'autre ceux de quelques autres Saints, & souvent même la regle de l'Ordre auquel le Martyrologe appartenoit.

Les anciens Iuissi b ne marquoient sur seurs Calendriers, la naissance ni la morr des Patriarches, des Prophetes & des Martyrs, mais seulement les Sabbats, & les autres sêtes de l'ancienne Loi: de sorte que les Chrètiens, qui mettent des Saints du Vieux Testament sur leurs Martyrologes, comme font les Grecs & les Venitiens, doivent l'avoir appris d'ailleurs que des Fastes de l'Eglise Judaïque. L'Auteur de la vie des premiers Evêques de Rome, qu'on cite sous le nom du Pape Damase, dit que

Tome VII. T Clea Ch. 1. p. 1. b C. 11. De Austore.p.4. & feqq. Clement Disciple des Apôtres, (Phil. 18: 3.) étant dévenu Evêque de Rome, sur le premier, qui prit soin de faire écrire exactement les actions des Martyrs; aiant distribué les Sept Provinces du Diocese de Rome à un certain nombre de Notaires, qui se Chargerent de les enregîtrer chacun dans son département. Le même Auteur attribue, en un autre endroit avec plus de vraissemblance, cette institution à Antherus I, qui vivoit dans le troissême siecle. Elle sut consirmée par Fabien I & Cajus I, qui donnerent les Diacres pour aides à ces Notaires.

On ne sait que sont devenus tous ces recueuils d'Actes, non plus que le Martyto-loge d'Eusebe, qu'un certain Hilduin se vantoit d'avoir vû dans le 8 siecle. On dit que S. Jerôme nous les a conservez dans le sien, & Gregoire I dans ses Collectanées. Mais la même question revient toûjours, parce qu'on a perdu ces deux Ecrits, aussi bien que les autres. Usuard, Rosvveyd & Bolland, veulent faire passer celui qui est dedié à Paul V, pour l'ancien Martyrologe Romain, mais François Maria Florentinius, lui conteste ce privilege, & prétend que celui qu'il a publié est le plus vieux Martyrologe de l'Eglise d'Occident, & cel in même de Rome. Sur quoi M. de Va parés avoir montré que le Martyrologe Rosvveyd est supposé, ajoûte que l'E Romaine n'en a point eu qui lui fût p

& Historique de l'Année 1687. 435 culier, jusqu'à celui qu'on fit par l'ordre de Sixte V.ou de Gregoire X III, & sur lequel Baronius a fait des notes.

Les Grecs, les Russiens, les Africains, les Coptes & les Abyssins ont aussi eu leurs Martyrologes: mais le plus ancien, qui soit resté dans l'Eglise d'Occident, est celui du vénerable Bede, a qui fleurissoit dans le 8 Siecle; quoi que son Ecrit soit extrém ement corrompu, & qu'on y trouve plusieurs Saints, qui ont vêcu apies ce Prêtre Anglois. Dans le Siecle suivant, divers Ecclesiastiques des Gaules & de la Germanie s'appliquerent au même travail. Florus Diacre de Lion, Wandelbert Moine Benedictin du Diocese de Treves, Raban Maurus Abbé de Fulde, puis Archevêque de Maience, Usuard Moine François, Ado Evêque de Vienne en Dauphiné, Notker sur. nommé le Begue Moine de S. Gal, & plusieurs autres plus modernes, dont on ne rapportera pas les noms, parce que leur autorité ne sauroit être de grand poids, lorsqu'il s'agit de prouver des fairs, qu'on ne peut savoir que par une tradition fort éloignéc.

A l'égard de l'Auteur de nôtre Mattyrologe, il est Anonyme, mais M. Beck croit qu'il a été Prêtre ou Moine, & qu'il a vécu dans le v11. Siecle. A ce conte, ce seroit le plus ancien Ecrivain de ces sortes d'Ouvrages, qui fût venu jusqu'à nous. Les

T 2 preuves

preuves., que M. Beck apporte pour l'antiquité de ce Manuscrit, sont 1 qu'il y a des Lettres qui se sont esfacées & ont été rongées par le temps. 2. Que ce Mattyrologe commence, non par les Calendes de Janvier. mais par le jour de Noël, ou le 25 de Decembre, auquel temps les Anglois com-mençoient l'année, avant le Siecle de Bede, selon le témoignage de cet Auteur. a Incipiebant autem annum ab Octavo Calendarum Januariarum die, ubi nunc Natales Domini celebramus Or comme le Marryrologe de Bede commence au premier de Janvier, il semble que celui-ci qui commence à la Noël doit être plus ancien. 3. On ne trouve point de Saint dans nôtre Anonyme, qui ne soit mort il y a plus de huit cents ans.4.Baronius &les autres Savans soûtiennent que les Martyrologes les plus simples & les plus courts sont les plus anciens : or il n'y a dans celui-ci que les noms des Mar-tyrs, marquez sur le jour de leur mort; en quoi il est plus simple & par conséquent plus vieux que le Martyrologe Géorgien. qui ajoûte à cela le lieu & le jour de leur Martyre. 5. Comme il est indubirable que dans les Premiers Siecles les Martyrologes n'étoient pas si pleins qu'ils le devinrent dans les suivans, à cause qu'on n'a déterré, inventé & canonisé que peu à peu le grand nombre de Saints, que nous avons au-

a T.11. Libro de Temporum Ratione. c.13. l. 68. jourd'hui; il faut que le manuscrit dont il s'agit soit sort ancien, puis qu'il y a 166 jours vuides, de même que dans celui de Bede 179, & que les jours qui sont remplis ne le sont ordinairement que d'un Saint, ou de deux, de trois & de quatre tout au plus. 6. La conclusion du Martyrologe fait voir qu'il a été écrit dans le Septiême Siecle. Omne tempus prasentis seculi Ultic. VII. non excedens evolvitur: C'est à dire le dernier Siecle auquel les Saints comprissemt Siecle, qui est le vir. De là vient que l'Equinoxe du Printemps est marqué ici au 16 des Calendes d'Avril, qui est le 17 de Mars, auquel jour il devoit être selon le Calendrier d'alors.

Mais il y a une difficulté capable de renuverser toutes ces preuves, & de faire doutes de l'antiquité de ce manuscrit. C'est qu'il y est fair mention de Gregoire I, a qui selon toutes les apparences ne sur pas canonisé aussi-tôt aprés sa mort, puisqu'on vouloit faire brüler ses Livres. On ne sui sit cet honneur qu'en 747, ou même 827, sous Gregoire IV. Au 4. de Juillet est marquée la mort de S. Vodelric ou Huldric Confesseur & Evêque d'Augsbourg, qui quoi qu'il se sur opposé fortement à la Cour de Rome, & à l'ordonnance du Célibat sit néanmoins des Miracles aprés sa mort, & fut mis au nombre des Saints, l'an 993.

T. 3. Q

On rapporte au 18 du même mois la mort de Leon 1v, qui vivoit en 853. C'est ce qui sait croire à M. Beck, que l'original de ce Martyrologe a été composé dans le v 11. Siecle, mais que le Copiste qui a transcrit l'exemplaire qu'il nous donne, vivoit dans le dixième, ou au commencement du onzième, & que lui ou quelque autre y ont inseré ces Saints posterieurs au septième siecle.

Dans le Ch. IV. & M. Beck tâche de deviner qui a été le possesseur de ce Manuscrit, & conjectute qu'il appartenoit à une Eglise de l'Evêché de Strasbourg, d'où il sut apporté à Augsbourg, il y a environtrois ans, & conservé au public de la maniere qu'on l'a raconté.

Dans le Ch. v. où l'Auteur traite du Calendrier, ou de la maniere de conter dans ce
Martyrologe; aprés avoir comparé ensemble le Calendrier Romain avec celui qu'on
suit présentement, il observe que le jour de
Pâques & de la Résurrection de JesusChrist est marqué sur ce manuscrit au 6
des Calendes d'Avril, ou au 27. de Mars
avec la Lettre B, qui étoit cette année-là
la Lettre Dominicale. Parcourant ensuite les révolutions du Nombre d'Or & du
grand Cycle Pascal, qui est dans les Martyrologes de Bede & de Norker, M. Beck
ne trouve que deux années, où la Lettre
Dominicale soit B & Paques au 27 de
Mars,

Mars, savoir l'an 343 & l'an 438; d'où il conclut qu'il faut que le Calendrier Original, sur lequel ce martyrologe, celui de Bede & tous les autres de ce temps là ont été dressez, ait été fait après le Concile de Nicée en 343, ou réformé par Cyrille d'Alexandrie en 438. Ce calcul montre aussi que c'est une opinion trés-ancienne, & qui étoit fort commune dans le troissème & quatrième Siecle que Jesus. Christ est mort le 25 & resultaire contient des réslexions sur l'épacte, les quatre saisons, les Equinoxes & les solfices.

Le Chapitre vi. a traite des jours de sête de ce temps-là, marquez en lettres rouges dans ce Martyrologe. Il y en 236, dont & sont dédices a nôtre Seigneur, & sont des Octaves ou des vigiles d'autres sêtes. Il y est fait mention de la sête de Toussaints, que l'Empereur Louis le Debonnaire sixa au premier de Novembre, l'an 833: mais non pas de la Commémoration des trépassex, qu'on célébre présentement le 2 du même mois, & qui n'a été instituée qu'en 1002. ce qui fait voir que ce manuscrit est antérieur à l'onzième Siecle. Cela môtre encore comment la superstition s'est accruë insensiblement, puisque dans le Martyrologe Romain, imprimé par ordre de Gregoire xiii en 1583, il y a déja 50 sêtes, & que dans les Almanachs ordinaires, il y en a bien

So. Polydore Virgile, a Autheur Catholique Romain, rapporte cette multitude de
fêtes à une origine, qui fait peu d'honneur à
fon Eglise, puisqu'il accuse d'avoir imité
les Païensen cela, comme en beaucoup d'auttes choses, quoïque les Premiers Chréaiensse fussent si fort récriez sur ces superstitions. Atque ita belle Ethnicos perinde,
an hacre, ut in nimis multis alis, amulamur, quod tant um absuit, ut etiam illud ipsum audaster iis dem Ethnicis vitio deder int
(Primi Christiani.)

Mais comme on ne sauroit nier que les. Romains modernes n'aient adopté plu-Lieurs cérémonies des anciens, il faut avouër zussi qu'il y en a beaucoup ausquelles diverses pratiques de l'Eglise primitive ont donné naissance. Les Vigiles sont venuës de na coûtume des premiers Chrétiens de pas-Ser la nuit dans les Eglises, avant la sête de Pâques. Dans les Siecles suivans on trouva à propos de veiller aussi la nuit, qui précede la Noël,& dans nôtre Martyrologe la veille de S. André est marquée en Lettres ronges: ce qui fait croire que dés le Septième Siecle, on commençoit à servir les Apôtres avec autant de respect que seur Maître. Présentement il y a bien plus de Vigiles qu'aurefois, car la pluspart des fêtes en ont une: & quoi qu'on dorme paisiblement toute sa nuit, parce que l'Eglise a substitué le je une à la veille, on n'a pas laissé de retenir

l'ancien nom. La raison de ce changement est qu'on s'apperçut que bien des gens, qui couroient en soule aux Eglises, cette nuit-là, n'y alloient pas toûjours pour méditer les mysteres de la Religion & la pieté des Saints canonisez.

Les Octaves semblent avoir pris nais-Ance de la célébration du huitième jour après la Pâque & la sête des Tabernacles, parmi les Juiss. Nôrre Martyrologe ne marque que l'Octave de la Noël, qui ne fait qu'une sête avec la circoncisson, & celles de S. Etienne, de S. Jean, des Innocens & des Rois.

La fête de la Purification, que les Grecses appellent Hypanté, a parce que ce jour-làssemeon rancontra Jesus dans le Temple, est dans les Ménologes Grecs au rang des fêtes de Jesus-Christ. Les Grecs assurent que l'Empereur Justinien l'institua, l'ans 142.

La fondation du siege d'Antioche b par S: Pierre, étoit aussi en ce temps là une grande sête. On croit qu'elle a succedé aux c Feralia des Paiens, qui portoient, ce jourlà sur le tombeau de leurs Parens, des viandes consacrées à leurs manes : ce que les Chrétiens ne faisoient pas difficulté de pratiquer du temps de S. Augustin, ou plûtôt de l'Auteur du 1 Sermon de la Chaire de S. Pierre, tant ils étoient biens instruite

rerre.

### 742 Bibliotheque Universelle

de la nature des Esprits.

Pierre Chrysologue appelle la fête de l'Incarnation, ou de la Conception de Jesus-Christ, dans des Sermons attribuez & à S. Athanase & à S. Augustin: mais les Savans conviennent que ce sont des écrits supposez, & que cette sête n'a pû être instituée que vers le sixième Siecle.

Les autres sêtes des Saints, dont Nôtre Auteur parle, comme S. Pierre aux Liens, S. Barthelemi, la Décollation de S. Jean, &c. ne semblent pas plus anciennes, si ce n'est peut-être celle de S. Laurent, dont S. Ambroise & S. Augustin font mention. Pour celles de la Naissance de Marie & de l'Exaltation de la Croix, elles sont du septième Siecle.

On voit par là que les sêtes ne se sont établies que peu à peu, & qu'il a fallu bien du zemps à la superstition, pour s'emparer de l'esprit des peuples & réduire le Christiamisme aux abois. Comme elle ne regne encore que trop parmi plusieurs Nations de l'Europe, le Lecteur sera sans doute bienaise qu'on sui fasse remarquer par quels degrez elle est montée à cet excés.

On a déja parlé du soin que les premiers. Evêques prirent d'établir des Notaisqui recueullissent les actions, & particul rement les dernieres paroles des Mart Cette institution étoit également neces re & édifiante, pour consoler les sideles, de Historique de l'Année 1687, 443 les disposer à porter la Croix de Jesus-Christ. A On appella ses sortes de recueuils Passions our les soussirances qu'ils contenoient les passions our les soussirances des Martyrs; au lieu qu'on nommoit Legendaires ceux qui traitoient de la vie ou de la mort des Confesseurs, comme Hilaire, Martin &c. Pourvû que ces Livres sussent Canoniques, c'està dire qu'ils eussent été approuvez par l'Eglise, on les lisoit dans les Temples, le jour de la sête du Martyr ou du Confesseur.

C'est à quoi se bornoit la dévotion des premiers Chrétiens, à donner de grandes loüanges à la fermeré des Martyrs, & à exhorter le peuple à suivre seur exemple. On crût en suite que pour leur faire plus d'honneur, & pour imprimer plus forrement leurs actions dans l'esprit des fidéles, il faloit reciter leur nom, dans la célebration de l'Eu. charistie, qu'on appelloit aussi Sacrifice: mais qu'on ne leur offroit pas. Le peuple Chrétien, dit S. Augustin, a participé par une solennité Religieuse à la célébration de la memoire des Martyrs, en sorte néanmoins que nous érigeons des autels, non à quelques Martyrs, mais au Dieu des Martyrs lui même, quoi que nous les consacrions pour nous ressouvenir des Martyrs. Car quel Prêtre a jamais dit devant l'autel, & dans les Lieux ou reposent les corps saints : Nous t'offrons. Pierre, Paul, on Cyprien? Ce que l'on offre,

A.C. VII, p. 70, L, XX Contr. Faust,

on l'offre à Dieu qui a couronné les Martyres a Et Théodoret. Nous n'offrons point d'hoflies, & ne faisons nulles libations aux Martyrs: mais nous les honorons comme des hommes divins, & cheris de Dieu. En sorte que
selon la remarque de Pamelius, lors qu'on
trouve dans les Anciens, qu'on offrit le Sacrifice pour les Martyrs, cela veut dire pour
saire commémoration des Martyrs, ou pour
se souvenir de leurs souffrances.

Les Lieux, où le faisoit cette commémoration, étoient ceux où reposoient les os ou les cendres des Martyrs , & on y bâtir des... autels, pour y célebrer l'Eucharistie. Mais. comme la superstition n'a point de bornes. on ne se contensa pas de ces autels. on em. rerigea d'autres en mémoire des Martyrs dans les champs, sur les chemins, & en plusieurs endroiss, où il n'y avois point de leurs reliques : Ce que le V. concile de Carthage, b défendit, & ordonna mê me de les briser, ou si cela ne se pouvoir, &z : qu'on craignit quelque émotion populaire. d'instruire les fideles là dessus, afin que les gens de bien ne s'abandonnassent pas à des. dévotions, qui ne sont fondées que sur des songes creux & des révélations linaginaires.

Mais on étoit allé trop loin, pour en revenir. Dés le temps de Constantin on a pelloit les anniversaires des Martyss sesta sessivitates des sêtes & des réjouissanc

.a Serm. 8. de Mart. L'an 438 Can. 14.

& Historique de l'Année 1687. 445. con leur rendoit des honneurs excessifs. Dès lors les Paiens commençoient à reprocher a aux Chrétiens, qu'ils adoroient des. hommes morts. Il est vrai que S. Augustins'en désendoit en disant que toutes ces cé? sémonies n'étoient que des ornemens pour honorer la mémofre des Martyrs, & nonpas des sacrifices qu'on offrit à des morts. Cyrille d'Alexandrie a disoit à peu-près la. même chose. Mais à quoi servent les distin-Ctions subtiles, lors que la pratique parle?: Et comment s'empecher d'invoquer des reliques, ausquelles on attribue le pouvoir de : chasser les démons, de guerir les maladies, de prédire l'avenir ? C'est ce que peuvent, s'écrie Grégoire de Nazianze, b les cendres de Cyprien, pour vu qu'on ait la foi, comme le savent ceux qui l'ont éprouvé, qui ont sait passer par tradition ses miracles jusqu'à nous, é qui les communiqueront à la posterité par la même voie. Aussi vers le milieu. du V. siecle, on ne sit plus difficulté d'an vonër publiquement qu'on invoquoit les Saints. Ceux qui sont en santé, dit Theodozet Evêque de Cyr, leur en demandent la conservation, les malades leur guerison, les steriles des enfans; & lors qu'ils ont été. exaucez, ils témoignent leur reconnoissance, pardin figures d'or ou d'argent, des yeux. des : pieds, des mains, ou des autres parties de leur corps, qui ont été gueries. Il semble qu'if

Jul. g. Oras. 8. Serm. 8. adv. Grac. infid.

qu'il y a là « plus qu'un simple honneur, & qu'on ne sauroit guere demander d'autres graces à la Divinité même, pour ce qui regarde cette vie. Gregoire de Nazianze binvoque claitement S. Cyprien, il le prie de le regarder du Ciel d'un œuil propice, de diriger ses paroles & sa vie. & de paître, ou de Iui aider à paître fon troupeau.

Afin qu'il ne manquât rien à la conformité des Heros du Paganisme, & des Saints. les Chrétiens regarderent ces derniers a comme les sides & les gardiens communs du Genre humain, & des Etres pleins de bonté, qui participent à nos inquietudes. Nous leur dressons aussi des statuës, es des images vissbles, dir Jean Damascene, afin que nous mêmes devenions leurs statuës & leurs ima. ges animées, par l'imitation de leurs ver-Tus.

Dans le Chapitre vIII, & Mr. Beck traitedes Mémoires des Saints en particulier, c'est à dire qu'il marque, aussi précisément qu'il lui est possible, le jour de la naissance & de la mort des Saints de ce Martyrologe, le siecle auquel ils ont vécu, le temps de l'institution de leur sete, en quoi il suit l'ordre du Calendrier, commençant par Janvier & finissant par Decembre. Après un Catalogue de ces mêmes Sain mençant par Samuel, & sinissant par H. dric Evêque d'Aughourg mort en 974. Il?

a Qrat. 18. b Damasc. L, IV de Orthi Ede.c.16, c P. 100. d. P. 110diviscensuite, a selon les Lieux ausquels ils ont vêcu, faisant un article de chaque Continent, l'Asie, l'Afrique, & l'Europe: Puis b selon leur dignité de Prophetes, d'Appêtres, de Martyrs, de Confesseurs & de Vierges; & ensin e par ordre Alphaberique.

Vierges; & enfin e par ordre Alphabetique.

Dans le Ch. 1x. l'Auteur se plaint de la diversité des Martyrologes & des Calendriers, lesquels ressemblent à des horloges, qui sonnent la même heure en des temps differens.Il en est de même des Calendriers, qui mettent les Saints l'un devant, l'autre apsès, & ne s'accordent presque jamais. On en donne une infinité d'exemples: après quoi on recherche les causes de ces contradictions. 1. On a consacré divers temps à l'honneur des martyrs, selon la diversité des païs & des coûtumes. 2. On a souvent pris pour le jour de la mort d'un Saint, celui de l'invention ou de la translation de son corps, ou de la dédieace d'un Temple à son honneur. 3. Les Infideles ont écrit diverses histoires pour se moquer des Martyrs, qu'on a eu quesquesois de la peine à distinguer des veritables. 4. Les Copistes ignorans ont sait -fouvent deux ou trois Saints d'une même personne, ou confondu ensemble des Saints de même nom. 5. On a souvent banni les vieux Saints, pour faire place aux nouveaux, 6. ou on leur a donné un autre jour 7. Pour donner de la réputation aux Saints modernes, on les a mis en des Siecles plus éloigneza

#### 448 Bibliotheque Universelle

Dans le x & dernier Chapitre, M. Beck compare les jours vuides, ou non fêtez de ce Martyrologe, avec ceux du Martyrologe de Bede.

#### XVII

## THEOLOGIENS PROTESTANS: FRANÇOIS.

NICODE MITES, où après avoir convaincu ceux qui sont tembez de la grandeur de leur crime, on fait voir qu'aucune violence ne peut dispanser les hommes de l'obligation de professer la verité; Par J. G. P. 12. A Amsterdam chez Wolfgang. 1687. pag. 225.

Auteur de ce Livre s'est déja sait connoître au public par d'autres Ouvrages.

12 L'Eslise Protostante justissée par la Romaine, où il résute un écrit qu'on attribuoit
à un savant Catholique de Grenoble, nommé l'Abbé de S. Firmin. 2. Un Discours sur
la dissiculté de faire son salut, intitulé LaPorte étroite. 3. Une Dissirtation Latine
De Religionum Conciliatoribus. 4. Deux
ou trois Lettres, pour montrer que le
pisme est une Monarche Temporelle. 5. O
vû encore de luiun manuscrit Latin, qui
une Apologie des vers, que Beze a faits

& Historique de l'Année 1687. 449

sa jeunesse, où il sait voir que plusieurs Savans de l'Eglise Romaine ont dit des choses

plus libres que lui.

Dans cet Ouvrage, il tâche de porter un des Nouveaux-Unis de France; à qui il écrit, à quitter la Communion Romaine, où il éroit entré par force, & à se retirer, à l'exemple de sa famille, dans un pais de liberté,... pour y professer la Religion, qu'il avoit re-noncée de bouche, & qu'il croioit veritable, dans le fond du cœur. On réfute tousles prétextes, dont eeux qu'on nomme ici: Nicodemites se servent, pour excuser leur retardement, & on leur allegue plusieurs raisons, pour les persuader de se relever prontemens de leur chûte. Voici les principales. 1. Qu'encore que Dieu soit Misericordieux, il n'a point promis de grace aux pecheurs impénitens, qui perséverent jusqu'à la mort dans l'hypocrisse, & résistent toute leur vie aux lumières de leur conscience. 2. Que selon les principes de l'Eglise Romaine & des Protestans, il y a une Religion, dans la Communion de laquelle il faut vivre pour être sauvé, à quelques souffrances qu'elle nous expose; & que Jesus-Christ, tous les Apôtres & tous les Martyrs ont enseigné cette verité par leurs paroles & par leurs exemples. 3. 6 Que quand même la fausse prétention des Libertins seroit vraie, & que toutes les Religions seroient indissé-zentes, il est impossible qu'elles le soient

a p. 9. & suiv. bp. 19.20.ad ss.

pour ceux qui croient, qu'il n'y en a de véritable que celle qu'ils prosessent; & qu'un Chinois, par exemple, ne pourroit passer que pour un tres-mechant homme, si persuadé qu'il n'y a point d'autre Dieu que ses Idoles, s'il se faisoit Juif, Mahomeran, ou Chrétien. Cela donne occasion à M. Graverol de représentes la grandeur du crime de ceux qu'il appelle Apostats, & le jugement que Dieu en doit faire.

- a On réfute ensuite les prêtextes de ceux qui sont tombez. Ils disent. 1. Que ce n'a pas été leur pensée de renoncer Jesus-Christ. On répond que si cette excuse étoit bonne, elle justifieroit tous les pecheurs, puis qu'il n'y en a point qui se plonge dans le crime, pour faire dépit à Dieu, ni qui s'i-magine que ses excés aillent jusqu'à lui faire renier la Divinité. L'avare ne se croit point Idolatre, & le voluptueux ne pense point à se léparer de lon Sauveur, en s'abandonnant à ses débauches.
- 2. Ils disent qu'on ne renonce pas Jesus-Christ, en entrant dans l'Eglise Romaine, puis qu'elle retient tous les articles sonda-mentaux. Comme ce prétexte est le plus considérable, l'Auteur, pour en montrer l'illusion, s'applique à faire voir que l'Egli-se Romaine pratique un faux culte; ce qu'il tâche de prouver b par sa doctrine sur la communion sous une espece, ou le retranchement de la coupe, e l'invocation des

ap.55.56. b p.68.ad 90. c p.95.ad 156.

& Historique de l'Année 1687. 451

Saints, les service des Images. & les autres superstitions, qui subsistent encore dans toute leur force, comme on le voit dans la pratique des peuples, & les écrits de quantité de Docteurs modernes, qui sont en beaucoup plus grand nombre que les Adoucisseurs ni les Meldistes.

Il est vrai que ces Messieurs disent que les Catholiques rigides ne sont que des Docteurs particuliers; mais ceux, ci le leur reprochent avec mille fois plus de fondement. A qui s'en tiendra t-on? Il y a bien de l'apparence que les derniers sont les plus sinceres, & qu'ils soûtiennent les vrais senti-mens de leur Eglise, puis que la pratique universelle est pour eux, & qu'on ne s'est point encore avisé de résormer le culte extérieur, sur les idées de Mr. de Meaux. Ajoûtez à cela que cette pratique est la Tradition, dont on fait tant de cas, & que cet Evêque regarde comme un interprete nécessaire de la Loi de Dien, une Doctrine non écrite venuë de Dieu même, 😙 conservée dans les sentimens & la pratique Universelle de l'Eglise. \* D'ailleurs le culte & les prieres publiques de l'Eglise Romaine prouvent évidemment que son intention n'est pas de réduire toutes ces oraisons .. à cette formule priez pour nous, ni de s'adresser aux saints glorifiez de la même maniere qu'on fait aux fideles vivans, comme le prétend

<sup>\*</sup> Traité de la Comm. sous les deux esseces. 2. Partie.

prétend M. de Meaux, puis qu'on ne batil point des temples à ces derniers, qu'on ne leur allume point de cierges; qu'on ne fait point de processions, qu'on ne dit point de Messes à leur honneur, qu'on ne leur consacte point de sêtes, & que le culte extérieur est établi pour témoigner les sentimens intérieurs de l'ame, de l'aveu même de ce Prelat. Ajoûtez à cela que d'autres Catholiques mitigez avoûent de bonne soi \* que le culte qu'on rend aux Saints, quoi que d'une autre espece, & infiniment different de celui qu'on rend à Dieu, est d'un degré plus velevé; même si l'on veut est different en espece, de celui qu'on rend aux Saints sur la terre.

A l'égard des articles fondamentaux, M. Graverol avouë qu'ils suffisent pour être sauvé: 1. pourvû qu'en ne croie rien, qu'iles choque directement: 2. qu'on ne participe en les croiant à aucun saux culte.

3. Que la Religion, que l'on quirte pour embrasser un parti, qui a retenu les articles sondamentaux, ne les croie point. Sur ler, il dit que comme une ville ne laisseroit pas d'être censée rebelle, encore qu'elle retint, quant aux termes, les Loix sondamentales de l'Etat, si par d'autres, Loix qu'elle auroit établies elle les renversoit : de même, si l'Eglise Romaine par ses dogmes de la Transsubstantiation, du Sacrifice de la Messe,

<sup>\*</sup>Ee Fewre Mot. invinc. ch. 4, §. 1... ap. 157. ad 1.74.

#### & Historique de l'Année 1687. 453

Messe, du Purgatoire, détruit la vraie Do-Etrine de l'Evangile touchant la nature, le sacrisice & les mérires de Jesus-Christ, elle n'est guere moins coupable d'apostasse, en établissant des minions qui lui sont contraires, que si elle la rejetoit ouvertement. 2. La pratique étant le but de la Religion, il sant qu'elle soit exemte de superstition & d'inolatrie. 3. Si la Religion qu'on abandonne a aussi retenu les articles sondamentaux, & qu'elle soit même plus pure que celle qu'on embrasse: on ne sauroit s'excuser de lâcheté, de se jetter ainsi dans un parti, qui n'est supportable que parce qu'il a de consorme avec celui que l'on quitte.

On réfute ensuite le prétexte de l'intention, en montrant qu'elle ne peut rectifier une action mauvaise d'elle même & défendué de Dieu. On explique le Conseil d'Elisée à Naaman le Syrien, & on fait voir que cet exemple, ni celui des fideles qui vivoient avant la Réformation, ne peut excuser la foiblesse des Nouveaux Unis. On appuie presque tout ce qu'on dit sur des passages de Docteurs Catholiques Romains, que l'Auteur paroît, par tous ses Ouvrages, avoir beaucoup sûs. Il cite quelque-fois des Livres, que leur extravagance a rendu fort rares, quoi qu'ils soient assez modernes, a comme un Pseautier de la Vierge du P. du Virail Recollect, imprimé à Lion en 1678. & qui encherit beaucoup sur celui

#### 454 Bibliotheque Universelle.

de Bonaventure. On y trouvera aussi l'histoire de la Môtre-Dame de Paix du pont
de Saone, arrivée dans la même ville, qui
méritoit d'être laissée à la posterité, pour
lui apprendre que dans les villes, où les Prélats Catholiques sont les plus raisonnables,
le peuple & les moines n'en sont pas moins
superstitieux.

- 2. TRAITE' DE LA NATURE DE LA GRACE, ou du concours général de la Providence & du concours particulier de la Grace efficace contre les nouvelles Hypotheses de M. P. & de ses Disciples. Par M. Jurieu D. & P. en Th. 12. A Utrecht chez Fr. Halma 1687. pagg. 546.
- PROVIDENCE & la GRACE, où l'on tâche de délivrer Mr. Jurieu de toutes les difficultez accablantes, qu'il rencontre dans son systeme. 12. A Franc-foit 1687. pagg. 560.

Uoi que le dernier de ces Livres ait vû le jour avant le premier, il lui sert néanmoins de réponse, parce que tout l'Ouvrage de Mr. Jurieu avoit déja paru, presque sous la même forme, en partie in la partie manuscrit.

r. Il est divisé en trois parties. Le au qui est à la sin & qui devoit servir de p

ce, a déja été imprimé à Rotterdam chez Acher. Il est intitulé Jugement sur les méthodes rigides & relâchées d'expliquer la Providence & la Grace. Pour trouver un moien de reconciliation entre les Protestans, qui suivent la Confession d'Augsbourg & les Réformez.

Ce moien consiste à faire voir que dans quelque hypothese qu'on s'engage, sur la matiere de la Providence & de la Grace, on n'en sauroit trouver aucune, qui satisfasse entiérement l'esprit; parce que les rigides font Dieu Auteur du mal & les relâchées font l'homme Auteur de son salut. Après cela M. Jurieu fait voir a que les Protestans de la Confession d'Augsbourg & les Réformez conviennent dans l'essentiel, & que les formules de leurs prieres les mertent d'accord. Il pose ensuite 16 arricles que rous les Chrétiens avoit nt, si ce n'est, dit-il, les Seciniens, & nos Novaceurs.,, N'est-ce pas ,, assez, poursuit-il, pour être unis, car le " reste est plus qu'inutile. Et plur à Dieu ,, qu'on n'eût jamais remüé ces questions ,, curieuses ; comment la sainteré de Dieu ,, peut s'accorder avec la permission du pe-., ché? comment, l'homme peut demeurer "libre, nonobstant la permission de Dieu, "ses decrets éternels, son concours & la "Grace efficace....... Qu'on s'en tienne "donc en cette matiere, à ce qu'on sait & "dont on convient, & qu'on saisse sà ce "qu'on ne peut savoir que par conjecture. A Sed. XV.

#### 456 Bibliotheque Universette

» Sur tout il ne faut enseigner au peuple que ,, ces articles, dont il est certain que nous " convenons tous; & après tout on a beau "luien prêcher d'avantage, il ne le retien dra " pas. Le reste n'étant pas de sa portée ne " s'attachera pas à son esprit; & il ne seroit "nullement nécossaire que les simples y ,, fissent trop d'attention: car cela ne servi-"roit qu'à leur jetter des scrupules dans " l'ame, & à leur faire naître de dissicultez. ,, d'où ils ne se tireroient pas. Nous soûte-,, nons que jamais la Doctrine de la Préde-"stination & de la Grace esticace ne sit des , impies; mais nous avouons qu'elle peut "jetter les esprits foibles dans de grandes ", inquiétudes. C'est pourquoi il est de la , prudence des Directeurs de conscience de ,, menager ces grands mysteres. Dans les ex-,, hortations, il faut nécessairement parler à , la Pelagienne; & pour les dogmes on doit , les enseigner sobrement, & d'une manie-", re qui prévienne les scandales des esprits ", foibles. Il n'y a que deux articles géné-", raux, que le peuple doit bien savoir, & sur ", lesquels tout le reste doit être établi. 1. Le ", premier que Dieu est le principe & la ,, cause de nôtre bien : cela est d'une ne-" cessité absoluë pour servir de fondement ,, au service de Dieu, à la priere & à l'aci ", de grace.2. Le second est que nous som " cause de tout nôttemal: ta perdition e », toi, à Israël: cela est le fondement de l milité & des autres vertus Chrétienn . M. P

### & Historique de l'Année 1687. 445

M. Papin Prêtre de l'Eglise Anglicane. Neveu de M. Pajon & Auteur des Essais de Theologie, commence la I. partie de son Ouvrage, par un parallele de la doctrine de Mr. Jurieu dans ce qu'on vient d'en citer avec les articles d'un Synode des Eglises Walonnes, tenu à Rotterdam, l'année derniere, & signez par tous les Ministres résugiez. Il tâche d'accorder Mr. Jurieu, qu'il prétend se contredire, avec lui même & avec ce Synode; & fait diverses remarques sur la description que ce Théologien nous donne de l'Etre infiniment paifait, dont au dire de son adversaire, il n'a pas une idée juste, ni qui renferme toures ses perfections. On s'efforce de le prouver a en montrant 1. que dans cette description il se trouve des articles, qui paroissent faux en eux-mêmes & injurieux à Dieu. 2. Qu'il y en a qui, quand ils ne paroitroient pas faux à les considerer seuls, contredisent pourtant à d'autres, qui sont d'une évidence incontestable. 3. Qu'il y manque quelques articles essentiels, à l'idée qu'on doit se former de Dieu & de sa Providence, b comme la bonté, la sainteté, la clemence & la justice, qui sont les quatre, dont la con-noissance inté esse le plus les inteligences créées : 4. Que quelques uns des meilleurs articles, qui y soient, y sont sans sondement.

II. Dans le T aité de la Nature & de la Tome VII. V Grace AP.I AI. & Suiv. bP.157. & Suiv.

#### 446 Bibliotheque Universette

Grace, que Mr. Juiieu a a entrepris, pase que la maniere des operations de la Gra ce est si peu connuë, & si mal expliquu de la plûpart, qu'on ne sauroit être blâmé dy apporter quelque lumiere, cet Auteur explique d'abord d'une maniere tres-forte, la sentimens de M. Pajon & de ses Disciples, qu'il se propose de combattre, & les réduit à douze propositions. Il attaque, dans la premiere parrie de ce Traité, les deux premieres, qui regardent la maniere dont la Providence divine opere dans les actions des créatures: savoir si c'est par un concours immediat, qui fasse en elles & avec elles les actions qu'elles produisent? ou si Dieuse contente dans les actions mauvaises des créatures Libres, de conserver seurs facultez,& de n'empêcher pas miraculeusement l'effet de leur détermination au peché? Mt. Jurieu soûtient la premiere hypothese & les Disciples de Mr. Pajon la seconde. L'un d'entre eux pour opposer à Mr. Jurieu un homme, qui n'eût pas moins de réputation que lui, a traduir un Traité du célebre Baxter, Presbyterien Anglois, sur la prédétermination Physique au peché & à la damnation; & montré dans une préface, qui est au descare de certe par la la certe préface. qui est au devant de cette version, que la do-Strine du Concours immédiat, étoit inouis avant le xii siecle : que depuis elle a été combattue par Durand de S. Portien Evéq, m

d'Aix, Richard Archevêque d'Armach, Mr. de Launoi & plusieurs autres; & qu'elle porte à des conséquences si affreuses & si impies, qu'on n'ose les mettre ici. Les curieux

en trouveront xx1, dans cette préface p.397. III. Dans la seconde partie, Mr. Jurieu examine, dit-il; les opérations de la Grace interne, & prouve les veritez de la grase immediate & efficace par elle même. Pour entendre cette dispute, il faut prendre garde qu'elle ne roule point sur les doctrines même de la prédestination absoluë, de la chûte & de la corruption de l'homme, du peché originel, de la necessité de la grace, de son efficacité & de son irrésistibilité, que les deux parties reconnoissent également. Elle ne consiste qu'en une diversité de méthode, dont ces Messieurs se servent, pour l'explication de ces dogmes. M. Pajon croioit que comme on ne veut rien sans le connoître clairement ou confusément, il s'ensuit de là que toutes les mauvaises inclinations de la volonté viennent des fausses lumieres de l'esprit, des préjugez, de l'éducation, des sentimens confus, des jugemens faux & précipitez qui nous faisant regarder les créatures comme un bien & une source de plaisir portent la volonté à les aimer. C'est dans cette malheureuse disposition d'esprit qui nait avec nous, qui s'accroît tous les jours par le commerce du monde, & dont on ne sent que trop les ef-fets, dés qu'on a l'usage de la raison, c'est, dis-je dans cette disposition, que M Pajor fait consister le peché originel, la concepiscence & la source de tous les pechez actuels: de sorte que, selon lui, pour portes actuels: de sorte que, selon lui, pour portes volonté & les passions au bien, il n'y a qu'à éclairer l'esprit, lui donner de veritables idées des choses, lui faire connoine que les créatures ne sont pas son bien, & qu'elles sont même un mal, leur jouissance passagere entrainant souvent après elle des maux éternels. Que si l'on vient à bout de mettre l'esprit dans cette persuasion, il n'y a point de doute que la volonté, qui aime naturellement le plus grand bien & le plus grand plaissir, ne s'y porte d'elle même, & ne méprise les saux biens & les plaisses d'un moment.

En effer, dit-il, si l'on fait réflexion sur ce qui se passe en nous, on tombera d'accord que quand on préfere les biens sensibles & présents aux biens spirituels & futurs, c'est presque toûjours parce qu'on ne pense pas aux derniers, ou qu'on n'a qu'une assurance fort confuse & fort legere de leur existence. & de l'immutabilité des promesses divines.

M. Jurieu soûtient au contraire a que l'entendement, étant une faculté purement passive & nullement libre, est absolument soûmis à la volonté, qui dispose de tous ses jugemens & lui en fait saire tres-souvent de faux, en l'aveuglant par ses passions & par ses préjugez; 2. Que quand la volonté a

# & Historique de l'Année 1687. 449

peut empêcher l'entendement de voir certaines liaisons & certains rapports, qui sont entre les choses, elle l'empêche au moins d'en tirer les conclusions qui en sottent: 3. Qu'enfin elle demeure toûjours maîtresse de tous ses jugemens, ou pour les négliger absolument, ou pour en faire faire d'autres plus à son gré. Touchant ce qu'on dit que la volonté suit toûjours le dernier distamen de l'entendement pratique, l'Auteur répond que cela est vrai, quand elle se donne la peine de le consulter, parce qu'il faut qu'elle s'arrête à quelque chose, & qu'elle ne peut pas être indéterminée à l'infini. Mais ce di-Camen n'est le dernier, selon lui, que parce que la volonté le veut bien, & que ses inclinations s'y accordent. Si cela n'étoit ainsi l'homme ne seroit point libre. Il ne le seroit point par l'enrendement, qui n'est pas libre lui-même; & il ne le seroit point par la vo-lonté qui seroit l'esclave d'un autre esclave, Cavoir de l'entendement.

Mr. Jurieu conclut de là que la Grace interne doit toucher la volonté avant que de pénétrer l'entendement pratique, quidans le fond n'est que l'acte de la volonté même. Cette conséquence suit naturellement des deux principes qu'il a posez : 1. Que c'est la volonté, qui détermine l'entendement pratique, & qui lui fait dire, il faut faire cela, ou il ne le faur pas faire: 2. Que la volonté détermine ce jugement, selon ses propres inclinations & par ses inclinations:

d'où il est clair que la volonté doit avoir le inclinations au bien, avant que l'entendement pratique ait porté son dernier juge-ment, ou avant que la volonté se détermine au bien. Ce qu'elle se détermine au mal vient du penchant que lui donne le corps & la chair: ce qu'elle se détermine au bien doit donc venir d'un penchant que lui donne la Grace. Ce penchant consiste, selon l'Aureur, en ce que Dieu répand un sentiment de douceur dans la volonté, comme Jesus-Christ le disoit des temporaires, qu'ils écoutent la parole & la reçoivent avec joie : ce qui est bien plus vrai des veritables justifiez. Cette Joie n'est point un mouvement raisonné; elle est imprimée immédiatement par la grace qui s'applique à la volonté: & quoi qu'elle naisse de la vue de l'objet évangelique, elle n'en naît pas necessairement; mais elle en sort par l'entremise de la Grace interne.

Cette délectation prévenante, comme l'Auteur l'appelle après S. Augustin, est si fort nécessaire à l'ame, afin qu'elle demeure victorieuse des plaîsirs sensibles, a qu'Adam en avoit besoin aussi bien que les hommes pecheurs, pour être soutenu dans son devoir. Quand le premier homme tomba, Dieu suspendit, selon Mr. Jurieu, l'action par laquel le il attiroit sa volonté, par ce charme secret 👉 cette impression de plaisir : pendant quoi Adam se laissa delecter, par l'objet qui lui étoit proposé, c'est d'être semblable à Dien de #

& Historique de l'Année 1687. 451 & de connoître le bien & le mal; & cette délectation l'emporta dans le précipice & plongea son ame dans la chair.

Un des plus forts argumens des Disciples de M. Pajon est celui qu'ils tirent du sentiment commun des Protestans, touchant la Divinité de l'Ecriture. Car, disent-ils, si la plus-part des Théologiens des marques si évidentes de la Divinité de leur Auteur, qu'elles peuvent convaincre les infideles même, si ce n'est qu'ils se fassent violence, pour les contester; à plus forte railon ces marques doivent-elles être capables; étant proposées avec d'heureuses circonstances, de produire par elles-mêmes une force persuasion, que l'Ecriture est divine. A cela M. Jurieu répond b 1. Qu'encore qu'il ne veuille pas diminuer la force & la sumiere des caracteres de Divinité de l'Ecriture, il ose pourtant affirmer qu'il n'y en a pas un qui ne puisse étre éludé par les Prophanes, ni qui fasse une preuve, ni à quoi l'on ne puisse répondre quelque chose: 2. Que considérez tous ensemble, quoi qu'ils aient plus de force que séparément, ils n'en ont pas affez pour faire une Da'-MONSTRATION MORALE : d'où il conclut c 3. Qu'Assurb'Ment ces caracteres ne sont pas tels qu'ils puissent produire dans un Esprit BIEN DISPOSE une certitude de spéculation, qui égale la certitude

# Bibl. T. VI.p. 470. b 146, c P. 250.

des sciences Géométriques. Si l'on demande à l'Auteur comment donc on est persuadé de la Divinité de l'Ecriture? a il répond avec un Scholastique, appellé Bonaventure, qu'il y a de deux sortes de certitudes, l'une de Spéculation, qui est celle qui nait de l'évidence de la chose, comme est celle des propositions Géométriques, & l'autre d'adhesson ou d'attachement, qui nait non de l'évidence de la chose, mais de l'imporzance de la chose. Par exemple, dit-il, je croi fermement & fortement qu'un rel est mon pere, je n'en ai point de démonstrazion; mais je voi qu'il m'est de la desniere importance de croire cela, parce que de la dépend le droit à une grande succession, qui me regarde. Je croi, continue-t-il en faisant application des ses principes aux choses de la Religion, b le croi fermement qu'il y aun Dien. Ie le veux croire plus fortement que ge ne croi qu'en tout le triangle les trois angles sont égaux à deux droits, bien que cette derniere proposition se démontre à l'œuil : je le crois, dis-je, de ceste maniere, PARCE que je le veux croire. Touchant la maniere dont se fait cet acquiescement, l'Auteur dit c que l'esprit voiant l'importance de cette verité l'Écriture est Divine, combien il en revient d'avantages, quand on la croit, & combien il en revient de maux, quand on ne le croit pas, la volonté dans cette vuë se determine à lui donner un aquiesce-

# P.147. & Suiv. k P. 249. C.P. 250.

& Historique de l'Année 1687. 453 ment plus ferme, que celui qu'elle donne A une proposition démontrée mathematiquement, dont elle ne voit pas l'importance. Elle adbere à cette verité, & elle y adhere; parce qu'elle le veut . . . a Le S. Esprit & . . la Grace peuvent bien faire ce que les préjugez font tous les jeurs. Or on voit par zont que les préjugez donnent à l'esprit des degrez de certitude dans l'aquiescement, qui sont au dessus des degrez de l'évidence de la chose. Ainsi dans toutes les persuasions, il y a presque toujours des degrez qui: sont Destituez de Raison. On seroit porté à penser que Dieu aiant une fois flé-chi la volonté, pour recevoir la Divinité de l'Ecriture, la seule attention de l'esprit suffit pour tirer de ce Livre divin les mysteres que la Religion nous apprend, & qui y sont clairement contenus : mais il: n'en est pas ainsi, selon Mr. Jurieu: b Car à proprement parler nous croions les choses incroiables & inevidentes, parce que nous les voulons croire. Le Prophane & l'impie voit souvent qu'il y a un Dieu malgré qu'il en sie : mais je croi , dit-il , que Dieu subsiste en trois personnes, parce que je le veux creire.

M. Papin commence sa réponse par expliquer en quel sens on pourroit admettre les habitudes insuses & l'opération immédiate du S. Esprit: e Il dir que, selon M. Jurieu même, le peché originel, ou du

4.P. 251. b P.318.319, c.P.235. & Suive.

moins la source de ce peché, & par consequent de tous les autres, consiste dans la mauvaise disposition avec laquelle nôtre corps est formé & vient au monde, dans cette intemperie d'humeurs, qui cause le déréglement des passions & l'amour des choses sensibles. Rien n'empêche, selon lui, que Dieu n'agisse immédiatement sur nôtre corps, pour changer ses mauvaises habitudes, en corrigeant cette intemperie, qui porte à la haine, à la colere, à la vengeance, aux plaisirs, à la débauche, & lui donmant une disposition contraire, qui porte à l'amitié, à la patience, à la clemence, au mépris des plaisirs, à la sobrieté, à la chasteré. Il peut aussi agir immédiatement sur les esprits purs par la production d'une sidée, par la révélation, en leur présentant des objets qui les appliquent sortement, en éloignant, ou suspendant l'esset de tout ce qui peur intercompre leur attention, en Emprimant en eux des sentimens de douleur ou de plaisir. Ce sont là toutes les manieres, dans lesquelles l'Auteur conçoit que Dieu peut agir sur les esprits : ce n'est pas qu'il n'y en puisse avoir d'autres, mais comme on n'en a point d'idée. M. Papin laisse la chose indécise, & avout qu'il ne sau roit comprendre comme la grace donne d'amour pour une verité, par une déélectation prévenante, c'est à dire par un sentiment de plaisir, qui précede la sonnoïssance de la persuasion de cette venioé.

Et Historique de l'Année 1687. 455 tité. De tout cela il conclut que pour produite la conversion d'un pecheur, il n'y a 1. qu'à remedier au desordre du corps de quelque maniere que ce soit, médiate ou immédiate: 2. à représenter au naturel les objets de l'entendement, & ceux de la volonté, le mensonge, & la verité, le vice & la vertu.

A l'égard de la liberté d'indifference ou de l'indépendence de la volonté que M. Jurieu soutient, voici l'hypothese que a son adversaire lui oppose. Il conçoit l'ame comme un être en mouvement. 2. La vo-Ionté de l'ame est ce mouvement, qui peut être déterminé de quelque côté que ce soit: 3. De même qu'un corps simple ne déter-mine pas sui-même son mouvement, mais qu'il en reçoit la détermination de la même cause que se lui donne: l'ame aussi a reçu la détermination de son mouvement de la même cause, qui lui a donné le mouvement en même temps que l'être, puis qu'elle ne peut exister sans volonté. 4. De même qu'un corps simple ne sauroit changer lui-même la détermination de son mouvement, ni la changer par la force seule de cemouvement, mais que pour la changer il faut l'action d'une autre cause : aussi l'ame n'a pu changer d'elle-même la détermina-tion de son mouvement, qui tendoit origi-nellement au bien spirituel, ni revenir à cetze premiere détermination, quand elle a été

changée, ni en géneral apporter le moindet changement à son mouvement; mais il faut pour cela l'action d'un autre cause. s. Le mouvement de l'ame est le mouvement d'un Etre intelligent, qui ne sauroit être déterminé par une force aveugle, ni tendre de quelque côté, sans savoir pourquoi, clairement ou confusément; en un mot c'est un mouvement dont les raisons seules peuvent changer la détermination. 6. Ces rai-sons sont necessairement ou des connoissances ou des sentimens de l'amé. 7. Ses conmoissances sont ce qu'on appelle l'entendement ou les idées de l'entendement : de sorte que quand on dit que la volonté démend de l'entendement, cela ne signisse au ere chose, sinon que le mouvement de l'ame peut être déterminé par ses connoissances Intellectuelles: ce qui ne veut pas dire qu'el le ne dépend que de l'entendement, puisque ce mouvement peut aussi être déterminé. par des sentimens de douleur ou de plaisir, qui ne sont pas des connoissances intelle-Auelles. L'Auteur conclut de là, que la déermination du mouvement de l'ame dépend necessairement de la connoissance ou du sentiment; & dite que l'entendement dépend de la volonté c'est dire, selon lui, que la cause dépend de l'esser, & que ce qui dé-sermine dépend de ce qui est déterminé. Aprés cela on peut s'imaginer que M. Pa-

Aprés cela on peut s'imaginer que M. Papin ne demeure pas court sur ce que M. Ju-Lieu objecte contre, l'essicace des caracteres.

ge.

de Divinité de l'Ecriture; qu'il n'approuve pas qu'on croie en Dieu par caprice ou par interêt, ni qu'on soit Chrétien, parce qu'on le veût être, sans en avoir de bonnes raisons; & qu'il ne pardonne pas à son adversaire la comparaison qu'il fait de la force des préjugez & de celle de la Grace. On pourra lire les raisons de part & d'autre, dans nos deux. Auteurs. Il nous suffit d'avoir marqué le sujet de la dispute, qui n'est peut-être pas, tel que bien des gens se le sont imaginé.

4. LES TROPHEES DU PORT-ROYAU.
RENVERSEZ, ou Réponse au premier
Tome de la Discussion de M. ARNAUD,
auquel on n'avoit point encore répondu.
8. A Amsterdam chez R. Roger Imprimeur & Libraire 1688, pagg. 318.

Eux qui trouveront le titre de ce Livre trop fort n'ont qu'à lire l'ouvrage entier, pour être convaincus, qu'il ne répond pas mal à son inscription. Il prétend que tous les passages des Peres, que M. Arnaud a entassez, ne prouvent rien moins que la présence réelle & la Transsubstantiation; parce que plusieurs d'entre eux, sur tout les P. P. Grecs avoient un sentiment sur l'Eucharistie, selon lequel ils auroient pû se servir d'expressions encore plus énergiques. « Ils croioient que l'Eucharistie est un mystère efficace du corps.

corps de Jesus-Christ, & ils attachoiene au Pain & au Vin une vertu singuliere & divine, pour la sanctification & la nourriture spirituelle des sideles. Si on leur demandoit le comment de ce mystere, ils disoient que le Verbe incarné, l'Esprit éternel qui s'est uni à Jesus-Christ lui donne la vie : Que cette chair ainfi vivifiée devient une source d'esprit & de vie: Que Jesus-Christ fait découler sur l'Eucharistie cette efficace vivifian e de sa chair, & la fait entrer dans nous par ce Sacrement; à peu près comme le Soleil répand sa chaleur & sa lumiere sur des miroirs ardens, qui la refléchissent sur d'autres corps, qui en sont échaussez & éclairez, sans qu'elle se détache de son corps. L'Auteur soutient que dans cette pensée que l'Eucharistie est changée en l'efficace vivifiante du Corps de Jesus-Christ, on peut fort bien dire qu'elle est changée au corps du Verbe fait chair, ou en la chair de Jesus-Chust, comme parle Grégoire de Nysse, & même que Jesus-Christ nous est naturellement & corporellement uni, comme parle Cyrille d'Alexandrie. On appelle cela la Clef d'efficace & la clef de vertu, & on soutient que par cette hypothese on peut expliquer toutes les expressions des Peres, concernant l'Eucharistic.

XVIIL

#### XVIII.

#### LIVRES MYSTIQUES

2. DE LA PAIX DE L'AME, & du bonheur d'un cœur qui meurt à lui-même pour vivre à Dieu. 12. A Patis, avec Approbation & Privilege 1687. pagg. 168-

Jues; car outre les viri volumes de Ma Poiret, on a rimprimé à Venise l'Exercice de la Perfection d'Alfonse Rodriguez Jesuïte, & à Padouë la Vie & les Oenvres Spirituelles du B. Suso, Religieux Dominicain. Ces deux Livres sont trop connus, pour en parler ici. Les Curieux, qui ne les ont pas, les trouveront chez les Sts. Waesbergue & Wetstein. in 4. en Italien & en Latin.

Celui dont a mis le titre à la tête de cet Article, est un des Traitez de la Théologie Mystique de Harphius. Il est divisé en deux Livres, dont le premier décrit la tranquilité de l'Esprit, que les Mystiques nomment la Paix intérieure, & le second enseigne les moiens de l'aquerir, qui sont le mépris de soi-même & du monde, la consiance en la misericorde de Dieu, la mortisication des passions, de l'entendement & de la volonté, le soin de bannir tous les scrupules de la conscience, &c.

Quoi

Quoi que ce Livre ne respire que la pieté, comme il n'y a pas grand ordre, & que ce ne sont presque que des pensées détachées, si on le traitoit avec autant de rigueur, qu'on a fait les Ecrits de Molinos, on y trouveroit la plûpart des prétenduës hérésies des LXVIII. Propositions, sur l'anéantissement, le dénuëment des pensées, la consiance en la Grace, les tentations, les secheresses, les scrupules, le mépris de la dévotion sensible. Il sustina d'en donner deux ou trois exemples, qui feront sentir à ceux qui auront lu la Guide spirituelle de Molinos, que son Auteur ne s'éloigne point de la Doctrine commune des Mystiques.

A,, L'ame peut aussi quelquesois soussiris, les atteintes des tentations du péché, mais, il ne faut pas qu'elle se trouble, elle doit, s'en retirer avec douceur, sans contention, es se remêttre dans son premier calme, lans excès, ni du côté de la joie, ni du

, côté de la tristesse.

6,, Vous ne devez ni négliger, ni limiter,
,, vos dévotions en sorte que vous soiez
,, comme obligé à faire; à méditer, ou à lire,
,, tant de choses, ou tant de chapitres; mais
,, que vôtre cœur demeure toujours libre,
,, pour s'arrêter où il trouvera du repos. 32
,, pour être prêt à jouïr du Seigneur, toutes
,, les fois qu'il voudra se communiquer à
, vous.....

e,, Cette Leçon est d'une extrême uti-

ap.13. bp. 25. cp.27,

Historique de l'Année 1687. 461.

"lité: car on voit quantité d'Ecclésiasti"ques, qui se perdent dans la lassitude de
"leurs exercices, sans en avoir jamais pû
"tirer de prosit, ni de repos; parce qu'il leur
"semble toûjours qu'ils n'ont rien fait,
"s'ils n'ont achevé toute leur tâche, & que

» e'est en cela que la perfection consiste, ce », qui est une vie d'hommes de journée.

A, Personne ne doit s'estimer Saint, pour , avoir beaucoup de ces choses intérieures , & sensibles, ou de mouvemens affectifs, , car le plus souvent elles ne sont qu'un remede à nôtre infirmité & à nôtre immor, tisication. La nature du cœur est inégale, , inconstante & alterée de ces douceurs & , de ces consolations sensibles; elles ont le , plus souvent leur source dans les affections , naturelles, elles les entretiennent & les , fortissent, & cependant l'on pense être , fort enslammé de l'amour divin.

2. LE QUIETISTE, ou les Illusions de la nouvelle Oraison de Quiétude. 12. A Paris. 1687. pagg. 315.

L'Oraison, qui n'est pas encore venu ici, &c qu'on.

qu'on a eu dessein d'opposer à la Méthode des Quietistes.

A l'égard de ces Illusions, c'est un Ouvrage traduit de l'Italien, & l'on croit qu'il est du P. Segueri Jesuite, dont le Livre sut mis dans L'Indice de ceux qui sont désendus, avec d'autres qu'on avoit saits contre les Quietistes. Présentement que Molinos est condamné, on imprime les Livres de ses adversaires, qui avoient été censurez, avec approbation & privilège: tant la bonne ou la mauvaise sortune des Auteurs a d'instuence sur celle de leurs Ouvrages! Ce n'est pas néanmoins contre Molinos, que ce Livre est composé. C'est contre un Prêtre François nommé Malaval, qu'on auroit plus de raison de regarder comme le Ches des Quietistes, que le Docteur Espagnol; car il a écrit neus ou dix ans a avant Molinos, qui a emprunté diverses choses de lui.

I.e Livre de Malaval est intitulé Pratique facile pour élever l'ame à la contemplation. Son adversaire y trouve vit Illusions, & l'accuse d'enseigner. i. Qu'aussitôt qu'on s'est mis en Oraison par un acte de soi, qui fait croire Dieu présent en nous, bannissant après cela toutes pensées & tous raisonnemens, on a atteint le sommet de la Contemplation: 2. Que par cet acte de pure soi, on connoit Dieu tel qu'il est en luimême: 3. Qu'on le connoît d'une maniere à ne le pouvoir connoître davantage: 4. Que

par

& Historique de l'Année 1687. 463 par le moien de cet acte de foi, on artive au terme, & conséquemment qu'on n'a plus besoin de penser au chemin qui y conduit, savoir Jesus-Christ: 5. Qu'on ne doit plus faire d'usage de tout ce qui est sensible, soit par rapport à l'entendement, soit par rapport à la volonté: 6. Que l'ame, qui est exercée dans l'Oraison de Quietude, est déja arrivée par ce moien au plus haut de-gré de perfection, en sorte qu'elle n'a plus besoin de penser à son avancement, au moins par des moiens particuliers: 7. Qu'il faut regarder tous ceux qui s'opposent à ce genre d'Oraison comme les ennemis déclarez de la contemplation.

Ceux qui voudroient justifier Malaval, pourroient peut-être montrer; 1. que toute son heresie consiste à avoit mis en termes trop clairs les Principes des Contemplatifs, qui tendent à détruire les superstitions du culte extérieur de l'Eglise Romaine. & à rétablir la pieté qu'ils nomment intérieu-re: 2. Que cet acte de foi, ou cette Oraison de Quiétude, n'est autre chose que l'habitude qu'une ame veritablement pieu-se s'est faite de penser facilement à Dieu, de l'avoir toûjours devant les yeux, d'être par-faitement refignée à sa volonté, & de n'en-treprendre rien que pour sui plaire: 3. Que par opposition aux Legendes, à la Théo-logie Scholastique, à la Morale des Casuistes, on peut appeller cette soi pure, une con-moissance de Dieu tel qu'il est en lui-même:

4. Que la plus haute persection, où l'on puisse atteindre en cette vie, & la plus sublime connoissance, qu'on y puisse aquerir, consistent à se consirmer tous les jours dans cette habitude d'aimer Dieu: 5. Qu'on ne sauroit aller plus loin, & que tous ces Dia-logues & toutes ces révélations, dont quelques dévots se vantent, ne sont que des ré-veries de cerveaux creux, ou des impostures de fourbes: 6. Que le Jesus, auquel il ne faut plus s'amuser est ce Jesus de bois & de pierre, dont les superstitieux font une idole, qu'ils adorent comme un simple homme, sans regarder sa Divinité, éle-vant même quelquesois sa mere au dessus de lui: 7. Que les chappelets, les prieres contées, les images, les reliques, & tout cet attitail pompeux de la dévotion sensible, me doivent point être l'objet d'une ame qui s'est toute consacrée à Dieu, & ne peuvent qu'arrêter ses progrès dans la pieté. On auroit de la peine à montrer que Malaval soutienne autre chose, a dans tout son Livre:& c'est ce qu'il falloit combatte dite-Ctement; au lieu de forget des hérésies imaginaires & ridicules, de peur de donner aux Protestans le plaisir de voir qu'il y a des gens, qui ont à peu près les mêmes pensées qu'eux sur le Culte divin, jusques dans le fond des Cloîtres de l'Italie & de l'Espagne.

Recueuil de diverses pieces concernant le Quietisme.

a On le trouve chez Wetstein.

Historique de l'Année 1687. 465
QUIETISME & les QUIETISTES, ou
MOLINOS ses sentimens & ses Disciples.
2. A Amsterdam chez Wolfgang & Savouret. pagg. 408.

Recueuil: car 1. la préface est une espece de dissertation, où l'on justifie Molmos contre les préjugez des Protestans & des Catholiques; & où l'on promet de saire voir au long l'innocence de sa doctrine dans une Apologie particuliere. On souhaiteroit seulement avant que d'y mettre la dernière main, que d'un million d'amis qu'on dit que cet illustre malheureux a eus, il s'en trouvât quelcun assez charitable, pour envoier aux Libraires de l'Auteur quelcune de ces vint mille Lettres, qu'on assure que Molinos a écrites, par où l'on pût prouver que ce Docteur a enseigné le contraire de ce qu'on lui impute dans les LxvIII Propositions, particulierement depuis la 41. jusqu'à la 53.

La 11 piece de ce recueuil est la Guide Spirituelle de Molinos, divisée en trois Livres, qui sont precédez par une Introduction, ou un Système abregé de tout l'Ouvrage. Le 1. traite des disserents états, par lesquels l'ame doit passer avant qu'elle arrive à la paix intérieure, des téne bres, de la secheresse, des tentations & du silence Mystique. Il semble que l'Auteur ne veut dire autre chose, si ce n'est que dans les commencemens de la conversion,

conversion, afin que les pecheurs puissent résister, aux charmes des sens, Dieu les attire par une douceur sensible, qu'ils trouvent dans les exercices de pieté, & qui leur fait mépriser les plaisirs du corps. Mais comme on s'accoûtume à tout, & que cette douceur n'est souvent qu'une affection naturelle ex-citée par l'amour propre, qui cherche à se contenter en quelque état qu'il se trouve: Dieu fait quelquesois tarir la source de ces consolations, afin que l'ame s'éleve vers lui, par la pureré de ses desirs, qu'elle l'aime d'un amour de choix, d'un amour tranquille & éclairé, & non par l'effet d'un mouvement machinal, semblable à celui qui la porte vers les créatures. Cette privation est donc un bien, mais par l'inexpérience de la plûpart des Directeurs, en ce qui regarde les chosesspirituelles, on s'est tellement accoûtumé à attacher au mot de Grace l'idée d'un mouvement affectif, & d'une dévotion sensible, que dès qu'on ne se sent plus animé de cette ferveur, on se croit abandonné de Dieu, privé de son amour, & exposé à rous les traits de sa vengeance, ce qui décourage extrémement. Le monde, auquel on avoit renoncé, profitant de ce trouble de l'ame, se présente de nouveau au pecheur avec tous ses attraits, & le sollicite à lui rouvrir son cœur. Ce sont là ces ténebres, cette secheresse & ces tentations, dont les Mystiques parlent tant, qu'ils appellent à serna-les, lors qu'on y succombe, & tenebres divines,

& Historique de l'Anneé 1687. 467 vines, secheresse féconde, tentations utiles, lors qu'on les surmonte, & qu'elles ne servent qu'à nous confirmer dans l'amour de Dieu, & à nous rendre plus attentifs à nôtre devoir.

Dans le second Livre, Molinos traite des secours de la Conremplation. Il censure vivement les désauts des Confesseurs; mais il pousse trop loin l'obeissance aveugle qu'on doit, selon lui, à son Directeur, en quoi il suit les principes de l'Eglise Romaine, & sur tout ceux des Mystiques, comme on le peut voir dans les Opuscules Spirituels de Jean de la Croix, Avis 2. contre le Diable. Cependant il laisse la liberté d'examiner si le Directeur qu'on a choisi, ou qu'on veut choisir a de l'expérience dans la voie Mystique; à faute dequoi, il est permis de le quitter & d'en prendre un a stre. A Ce qu'il y a de plus considérable est qu'il représente beaucoup plus fortement, qu'aueun Cath. R. n'avoit peut-être jamais fait, la vanité & l'inutilité des pénitences extérieures, & qu'il montre qu'elles ne servent d'ordinaire qu'à fomenter l'orgueuil des faux devots & des zélez indiscrets.

Le troisième Livre traite des effets de la Contemplation aquile, & des signes aufquels on peut discerner la pieré solide & intérieure, d'avec l'extérieure & la fausse. Il y montre que la vraie dévotion ne consiste point

point dans des affectations, des singularitez, des visions, des extases, des mouvemens affectifs; que la sagesse divine n'est pas une connoissance prosonde de la Théologie Scholastique, ou un sond inépuisable de distinctions, & de subtilitez; mais que la premiere consiste à vaincre les tentations du dedans & du dehors, à renoncer à tout ce qui nous empêche d'aimer Dieu; & la seconde à se connoître & à se mépriser.

communion Quotidienne, où Molinos soûtient que, seson le Concile de Trente, les Peres & les Docteurs Scholastiques, rout Chrétien qui n'est pas en état de peché mortel, peut communier tous les jours, pourvû que son Directeur y consente. L'Auteur conseille de le faire & résute les raisons que M. Arnaud avoir alleguées contre la frequente Communion.

La IV. piece de ce recueuil contient des extraits de IV. Lettres concernant Molinos & ses Disciples. Les deux premieres sont de Molinos même, qui y louë l'Oraison mentale ou de Méditation, & donne les moiens de la pratiques par où l'on voit que ses Adversaires l'accusent injustement de rejetter cette pratique, & qu'il n'en blâme que les abus. Mais c'est une objection qu'on a faire à tous les Mystiques. Voiez l'E-clair cissement des phrases Mystiques de Jean de la Croix II part.ch. 3. La troisseme est de l'Archevêque de Palerme, qui y sait l'éloge

I'éloge de Molinos & de sa Guide spirituelle. Le quatrième Extrait, qui est tiré d'une Lettre Angloise & de mémoires Italiens, comprend l'Histoire de Molinos depuis son arrivée à Rome jusqu'à sa condamnation. Le Traducteur de la Guide y justific en passant a la mého de des Quieristes contre les objections du P. Segueri, dont on a parlé dans l'Article précedent, & répond aux accusations qu'on a faites contre eux. b.

4 ZONDER CRUIS GEEN KROON.

Nulle Couronne sans Croix, ou Trité
de ce qu'on doit faire & souffrir pour
porter la Croix de Jesus-Christ; dans lequel on montre ce qu'emporte le rénoncement de soi même, & qu'on ne peut entrer dans le Ciel sans se rénoncer Compolé en Anglois par GUILLAUME
PENN, Gouverneux Proprietaire de
la Pensylvanie, & traduit en Flamand
par GUILLAUME SE'WEL.
12. A Amsterdam chez Jac. Claus. 1687.
pag. 723.

N met cet Auteur entre les Mystiques, quoiqu'il ne soit rien moins que Cath. R. parce que sa Doctrine approche assez de la leur, encore qu'il y ait quelques disterences considérables, qu'on marquera dans la suite.

Tome VII. X \$266. ad 189. b 292. ad 3023

Çø

Ce Livre, que le Chevalier Penn composa dés l'année 1668, & qu'il augmenta beat-coup en 1682, a été imprimé quatre ou cinq fois en Anglois. On n'y traite que de Morale, on ne s'y propose que de montre la necessité du rénoncement de soi-même, & de faire voir ce qu'emportent ces phrases de l'Evangile se rénoncer, porter sa Croix & suivre Jesus-Christ. On représente d'abord la corruption du Christianisme mo-derne, en le comparant à celui des Apôtres. On prouve en même temps 1. que a c'est en vain que de certaines assemblées, qui n'ont qu'une apparence de pieté, le vantent d'êtrel'Eglise de Josus-Christ, puis qu'elles sont voit par leur manque de charité, & par la persécution qu'elles sont à ceux qui ne sont pas de tous leurs sentimens qu'elles ne sont que des Societez Antichtêtiennes & la vraie Babilone de l'Apocalypse. 2. Que ce qui distingue les vrais Chréciens d'avec les faux ne consiste pas simplement en des opinions spéculatives; mais principalement dans la pieré intérieure, b & que c'est ce qu'on verra un jour lorsque toutes les Sectes seront réduites à deux, boucs & brebis, Justes & injustes. 3. Que la corruption 2 passé des mœurs dans le culte, qui est deveanu tout extérieur, & tout charnel, aussi bien que dans le Gouvernement Ecclésiastique, qui a dégénéré en Tyrannie. 4. Que le re-mede à cela seroit de porter la Croix de

A P.11. & Juiv. b P. 193

Historique de l'Année 1687. 483 J. C. intérieurement, c'est à dire de se rénoncer soi-même.

Aprés avoir montré en quoi consiste le rénoncement, & les vices qui lui sont opposez par rapport à la Religion, comme l'idolatrie du bois & de la pierre, l'invocation des Créatures, la pompe du service divin; il passe aux désauts des mœurs, qui procedent de trois sources, de l'orgueuil, de l'avarice & du luxe. Il mer entre les effets de l'orgueuil, l'ambition & la tytannie de ces Ecclesiastiques, qui non contens de la Do-Etrine de l'Evangile, y ont ajoûté une infinité de traditions & de spéculations, & on ont fait des articles de foi, qu'ils concluent ordinairement par un anatheme, qui veut dire que tous ceux qui ne les croiront pas, ou ne feront pas semblant de les croire, seront bannis, excommuniez ou brûlez.

Entre les productions de l'orgneuil, l'Auteur range les titres & les marques d'honneur, que les hommes se rendent les uns aux
autres, & pour lesquelles ils sont si passionnez. Il représente les desordres que cette espece de flatterie cause dans le monde, a &
prend de là occasion de justifier ceux de sa
Societé, qu'on appelle ordinairement Quackers ou Trembleurs, de ce qu'ils n'observent
pas certaines formalitez, reçues généralement dans toute l'Europe, & par lesquelles
on se témoigne une estime & une amitié
reciproques, comme ôter le chapeau, saire la

A Gap. IX, X, P. 176. & Suiv.

révérence, dire vous au lieu de toi, se don de certaines qualitez, Monsieur, Mons gneur, vôtre Excellence, vôtre Majesté & Il apporte plusieurs raisons, qui les oblige à s'abstenir de cette coûtume. 1. Leur co science, qui les assure intérieurement, que ces céremonies sont un effet de la vanité himaine. 2. La simplicité & la pureté de l'Evangile, qui air jusqu'aux apparences de mal & défend jusqu'aux paroles inutiles. 3. L1 pratique de toute l'Antiquité, tant Sainte que prophane, qui a ignoré tous ces vains titres, dont le sor orgueuil des homme se repaît présentement. En quel Ecrivain a-E-on jamais lu, poursuit Penn, Monsieur Adam, M. Noë, M. Abraham, M. David, M. Platon, M. Ciceron, &c. 4. L'exemple de Jesus-Christ, qui ne vouloit pas que ceux, qui le prenoient pour un simple homme, lui donnassent le titre de bon. Luc. xv111: 18.19. 5. L'exemple de Mardochée qui ne voulut pas se prosteiner devant Haman. Esth. 111. 1, 2. Touchant les passages où Dieu commande d'honorer les puissances, &c. on répond qu'aucun ne marque qu'on doive leur donner des tirres pompeux, dont la pluspart, pris à la rigueur, sont de vrais blasphémes. & n'appartiennent qu'à Dieu. On soueient que dans l'heriture, le terme d'honneur me signisse que l'obeissance qu'on doit à Dieu ou à ses superieurs, le rang où l'on est Élevé, & la réputation qu'on s'aquiert par ses vertus: 7. L'Auteur proteste que ce n'est

Historique de l'Année 1687. 485 mi par entérement, ni par esprit de parti, ni par mépris de leur prochain, qu'ils s'abstien-

ment de faire ces cérémonies, & de lui donmer ces qualitez, mais par conscience; ce qui

les rend plus dignes de pitié que de haine, au cas qu'ils soient dans l'erreur.

Quesques personnes trouvent que Penne avance un peu trop hardiment que les termes des Langues anciennes, qui répondent à nôtre Monsieur, ne servoient pas au même usage que nous emploions ce mot. Car sans: conter que les Latins appelloient Domine a ceux qu'ils ne connoissoient pas, ou dont le nom leur étoit échappé de la mémoire; on voit des traces de cette coûtume dans l'Ecriture. Dans les civilitez qu'Abraham? & les Hethiens se font Gen. xx111, Hephron le traitre de Monseigneur [ Adoni.] Abraham & Loth donnent ce titre à des-Anges, qu'ils prenoient pour des voiageurs. Gen.xvii: 3. xix: 2. Rebecca auserviteur d'Abraham. Gen. xxiv: 18. S. Pierre louë: Sara de ce qu'elle appelloit Abraham son Seigneur. 1 Epit. 111: 6. Daniel ne fait pas difficulté de donner à Nebucadenetzai la qualité de Roi des Rois, ni de saluer Darius avec la formule Caldéenne, à Roi vi éternellement. Dan. 11: 37. & v1 ? 21. ni S. Paul: de nommer Festus trés-excellent xxv1:25-

Après avoir traité de l'Avarice & dus L'uxe, l'Auteur finit cet Ouvrage en rapportant dans les trois derniers Chapitres,

4 Bibl. T, v, P, 361.

des passages & des exemples d'Auteus
Paiens & Chrétiens, & des témoignages de diverses personnes mourantes, touchant
la vanité du monde & le bonheur de la vertu.

A l'égard de la conformité & de la dif-ference qu'il y a entre les Mystiques & les Quackers, on peut remarquer. 1. Que leur doctrine regarde principalement la Morale, & qu'ils se mettent peu en peine des dog-mes spécularifs, qui déchirent malheureu-sement les Chrétiens: 2. Qu'ils soutiennent les uns & les autres que la pureré, que l'A-vangile demande, va bien plus loin qu'on ne s'imagine ordinairement, & qu'elle n'em-porte pas moins qu'un parfait renoncement de soi-même. 3. Qu'ils parlent en termes emphatiques de la nécessité de la Grace, de ses effets, & de l'operation du S. Esprit dans l'ame; mais sans toucher à la Prédestimation, aux decrets absolus, ni à toutes les questions qu'on fait sur la prescience de Dieu & la liberté de l'homme : 4. Qu'ils croient que la meilleure Oraison n'est pas celle qu'on fait par cœur, ou avec des paro-les arrangées méthodiquement: mais qu'el-le consiste à se tenir dans le silence, en faisant attention sur Dieu, avec un cœur embrasé d'amour : 5. Qu'ils méprisent extrémement le culte extérieur & la maniere dont le commun des Chrétiens font leurs dévotions. 6. Qu'on les a accusez de se vanter d'avoit des visions & d'être inspirez par un esprit particulies,

Particulier, à quoi la maniere dont les Myftiques entrent dans le recueuillement, & celle dont les Quackers font leurs assemblées a sans doute donné lieu. Ajoûtez à cela que comme il y a des Mystiques visionnaires, il ne manque pas non plus de Quackers extravagans, & qu'ils ne sont pas tous aussi raisonnables que Malaval & Molinos, ni que Penn & Barclai.

Il y a cependant entre eux des differences trés considerables: 1. Les Mystiques n'ont pû sortir de l'Eglise Romaine, ou ne l'ont pas jugé à propos, quoi qu'ils la crussent trés-corrompue. A Les Quackers n'ont pas eu tant de moderation, & quoi qu'ils tiennent les Societez Protestantes pour plus pures que la Romaine, ils sont si persuadez de la corruption générale du Christianisme, tant dans le culte que dans les mœurs, qu'ils-ont trouvé bon de faire secte à part. 2. Les Mystiques ont gardé des ménagemens avec l'Eglise Romaine & n'ont blâmé son cul-te qu'indirectement, tantôt en déclamant contre les abus, ou contre les personnes, tantôt soûtenant que les céremonies & les pratiques extérieures pouvoient être bonnes pour ceux qui commencent : mais-qu'elles étoient nuisibles aux avancez; pro-testant au reste qu'ils ne vouloient rien changer, ni à l'ordre, ni à la discipline Ecclesustique. Les Quackers ont rompu avec

a Voi. le Dialogue spirituel de Suso de Hovis Rupibus.

les Protestans même, & changé la forme du service divin, prétendant qu'on ne de-voit se servir ni de ministres, ni de formulaires de prieres, & que chacun devoir pen-ser, parler & agir, selon les mouvemens de sa conscience, ou suivre les opérations de Dieu dans son ame: introduisant ainsi, dans des assemblées publiques, ce que les Mystiques pratiquoient dans leurs cellules, & les Quietistes, peut-être, en des congregations particulières. 3. Les Mystiques ne se sont distinguez des autres Catholiques R. que par leur pieté exemplaire, qui en a fait canoniser ou beatister un grand nombre, par leur manière de dévotion, & par des termes. obscurs, inventez apparemment, pour cacher au peuple le mépris qu'ils faisoient des objets extérieurs de leur culte. Les Quackers parlent beaucoup plus clairement, n'aiant aucun intérêt de cacher ce qu'ils croient: mais en revanche ils ont des marques ausquelles on les reconnoit d'abord; dire toi au lieu de vous, ne point saluër, & appeller chacun simplement par son nom.

#### LIVRES EN MEDECINE.

1. C. DRELINCURTII de FOE MINARUM OVIS Historica atque Physica Lucubrationes: Editio secunda Physicis auctior. Lugd. Batav. apud Dan. à Gaasbeeck 1687. pag. 190.

## & Historique de l'Année 1687. 489

Eux choses rendent cette édition considérable; la premiere est que Mr.
Drelincourt, prositant des avis, que lui
avoit donnez l'Auteur des Nouvelles de la
Republique des Lettres a, a mis des notes
au dessous de sa Dissertation Historique
touchant les œufs des femmes, où il désigne par nom & surnom plusieurs personnes illustres, qu'il n'avoit marquées dans le
corps du Livre, que par des éloges, ou des
épithètes, que tout le monde n'entendoispas.

L'Autre chose est que l'Auteur a ajoût à cette seconde édition divers petits Traitez, qui n'étoient pas dans la premiere, sous le titre général de C. Drelineureit de Fœminarum Ovis cura secunda. Ils contiennent. 1. Trente une Theses, ou Mr. Drelincourt explique son sentiment d'une maniere: positive touchant le sperme des semmes, tant au dedans qu'au dehors de leurs œufs & de leur ovaire: avec douze arricles en forme d'additions sur la même matière. 2. Trois Appendix sur l'uterus & ses trompes. Le premier contient xxx questions problematiques sur la nature, les qualitez: de l'Uterus, & divers accidens qui lui peuvent arriver: le second comprend xv111, 85 le troisième x problèmes sur les grompes de cette partie. 3. Cela est suivi de xviii Corollaires sur le fætus, & la maniere dont il se sourrit.

X 5. Liegy

L'extrait de Mr. Baile qu'on a déja cité sait assez connoître le dessein de la premiere partie de cet Ouvrage : à quoi l'on peut ajoûter ce que l'Auteur nous à écrit, en nous envoiant ce Livre avec un autre de M. son Pere, dont on parlera bientôr. 1. "Quand j'ai composé ce Traité, dit-il, la " doctrine des œufs des femmes n'étoit pas a, encore connuë en ce Pais. Messieurs "Stenon, van Korne, Kerkring, & de Graef, , qui ont écrit sur cette matiere, ne l'aiant " traitée, le premier qu'en 1667, le second " en 1668, le troissème en 1670. & le qua-, triême en 1672. Je montrai. 1. Que j'en: ", avois eu connoissance, dans le temps que "j'étois à Paris. 2. Que toute l'Antiquité " a eu quelque idée de nos œufs. La dessus, "je me représente comme un Voiageur quio, tode par toute l'Europe, pour y débiter "mes œufs nouveaux; mais l'on m'y a "montré par tout des œuss pondus avant "les miens: de sorte que pas un de nous ne "doit se glorisser en cela d'aucune nouvel-, le découverte. Mes autres Traitez n'ont point de rival : car personne n'a encore-"zien touché de ce que j'y débite, & que-"j'ai puilé dans les sources même de la Na... " ture. Ceux qui y puiseront aprés mois " verifieront ce que j'établis. G'est au Le-" cteur éclairé à en juger.

A. DISSERTATION sur le sujet des LA GOUTTE,, où l'on en déconvre & Historique de l'Année 1687. 491 la veritable origine jusqu'ici inconnuë. & le moien de s'en garantir. A Patis chez Pralard 1687. in 8. pag. 39.

E Pere Mauduit Prêtre de l'Oratoire: a écrit cette dissertation en forme de lettre à un de ses amis, qui est travaillé de la Goutte, pour lui apprendre à s'en guerir. Il a été long temps affligé lui même de cette cruelle maladie; ce qui lui a donné le loifis de faire diverses réflexions sur sa nature & sur son origine, qu'il prétend avoir été in-connuës jusqu'à présent; parce que sa cause est il mince qu'elle échappe à la vue des plus habiles, & qu'on ne s'aviseroit jamais, à moins d'avoir été souvent goutteux, d'at-tribuer des effets si violens & si douloureux à une cause, avec laquelle ils ne paroissent: avoir aucune proportion.

On recherche d'abord qu'elle peut être: la matiere, ou l'humeur qui la forme, & qu'elle est l'occasion qui la fait venir. On rejette l'opinion de ceux qui veulent que la matiere de la Goutre soit une pituite, qui découle ou des parries extérieures qui environnent le Crane, ou des ventricules du Cersveau; de quoi on donne des raisons sensibles. On n'a pas plus d'égard à l'opinion de ceux qui la font venir du foie, ou des reins, ou de l'estomach, ou des intestins, ou généralement de tout le corps, parce que cette ma-niere de parler indéterminée découvre assezl'ignorance de ceux qui s'y arrêrent.

Le P. Mauduit se retranche donc à dire que la Goutte entre par la respiration de la bouche, lors qu'un air trop froid se glisse dans le sang des arteres & l'en fait sortir au grand peril des parties où il se décharge. Pour convaincre le monde que c'en est là la veritable cause, il décrit les organes de la res piration, & il soûtient que lorsque dans un âge un peu avancé, ou dans un temperament d'ailleurs affoibli, on respire, aprés s'être Echaufé un air froid & malin, comme est. celui de la nuit, & même celui du jour dans une saison froide, sur tout lors qu'on le respifans changement, jusques dans le Poumon, il est infaillible qu'on gagne la Goutte. Il le prouve par ce principe reçu de tout le monde, que l'air que nous respirons imprime dans nôtre sang ses bonnes, ou ses mauvaises. qualitez; un air grossier produit des gens grossiers; un air subtil fait des gens spirituels; un air marécageux rend les hommes sujets aux sluxions & aux catarres; un air trop sec. diminue l'embompoint; un air empesté nous enpoisonne; un air trop chaud fait tomber en défaillance; un air frais tempere l'ardeur; du cœur, en le déchargeant des vapeurs qu'il: exhale sans cesse.

Il explique ensuite la liaison qu'il y a entre la Goutte & la froideur de l'air; & il: montre que la Pleuresse, & le Rhumatisme sont une espece de Goutte, puis qu'ils ont: la même cause.

Mais,

## & Historique de l'Année 1687. 493

Mais ce qui doit convaincre le monde que le P. Mauduit a découvert la veritable cause de ce mal, est une experience que peuvent faire ceux qui en douteront; pour-vû qu'ils aient passé quarante ans: Ils n'ont qu'à choisir un jour plus froid & plus venteux que les autres; qu'ils soûpent bien, pour se précautionner contre la Goutte à venir; qu'ils se couchent dans une chambre, où il y ait une senêtre ou une cheminée ouverte, & qu'en se mertant en un lit; dont les rideaux seront ouverts, ils se bouchent tellement les narines, qu'ils ne puissent respirer que par la bouche; & la douleur qu'ils souffiriont les fera bientôt revenir de seur incredulité.

Goutte, que prendre de justes mesures pour me donner le jour & la nuit à nôtre poumon qu'un air tiede & sain à respirer; couchez dans un lieu raisonnablement grand, dont l'air n'ait aucune communication avec celui de dehors, & respirer par le nez, sans ouvrir la bouche que le moins qu'il est possible en dormant. Mais comme une précaution n'est pas un remede, qui guerisse les douleurs présentes, il ordonne d'agiter la partie malade, & de se tenir plûtôt sur sons seant, quand on ne peut marcher, que de demeurer au lit. Il ajoûte que si d'abord que le sang est extravasé, on respiroit quelque temps par la bouche un air aussi chaud & aussi yapoureux qu'on le peut soussiri, la rapsitation.

spiration chaude repareroit le mauvais effet de la froide, elle appaiseroit l'inflammation & la douleur, & seroit remonter la matiere extravasée. Mais comme ce remede seroit dangereux, si la matiere avoit eu le loi sir de se corrompre hors de ses vaisseaux, il dit qu'il vaut mieux s'en tenir à la respiration douce & tiede.

Dans les commencemens de la douleur de la Goutre, le P. Mauduit ordonne de fortir, de prendre un manchon dans une main, & un bâron à l'autre, de faire à pied & à jeun, s'il se peut, une promenade de deux ou trois lieuës à la campagne, aiant toûjours le nez dans le manchon pour en resspirer l'air, de prendre au rerour un porage, & de se mettre au lit. Il promet que le lendemain, on se trouvera les pieds sermes, & enétat de vaquer à ses affaires.

#### XIX.

#### LIVRES CONCERNANT L'HISTOIRE.

II RELATION Historique DE LA PO-LOGNE, contenant le pouvoir de ses Rois, leur élection & leur couronnement, les Privileges de la Noblesse, la Religion, la Justice, les Mœurs & les Inclinations des Polonois, avec plusieurs évenemens remarquables, par le Sieur de Haute-

WILLE.

& Historique de l'Année 1687. 495 VILLE. 12. A Paris & à Amsterd. chez Waesberge. p. 390.

Eux qui donnent au public l'Histoire de leurs Voiages, & qui font la de-scription des mœurs & des coûtumes d'un Pais, où ils n'ont fair que peu de sejour, s'exposent à rapporter bien des choses sur de simples out dire, & à juger des gens avant que de les connoître à sond. Mais le Gentilhomme François, qui a composé cette Rélation Historique de la Pologne, y a demeuré 25 ans, auptès des personnes de la premiere qualité: & est most avant que de premiere qualité; & est mort avant que del'avoir publiée. Aussi parle-t-il assez librement de tous les differents Etats de ce Roiaume; auquel apparemment il prenoit peud'interêt : comme on-le peut voir, parce qu'il dit des Ecclesiastiques. # " Les Reli-"gieux sont presque tous riches en Po-,, logne: mais ils ne sont ni reglez, ni mo-,, destes. Ils vont boire dans les caves, qui , sont les cabarets du Païs, & l'on en voit-,, même quelquefois dans les ruës, qui ont-"bien de la peine à se soûtenir, sans que le-"peuple s'en scandalize, ni que les Supé-"rieurs les châtient. Pour les Ecclesiasti-, ques séculiers, il y en a, qui ont non seule-, ment deux Chanoinies, mais aussi deux , Cures, & ni les uns ni les aurres ne s'a-, quitent de leur devoir. Les Curez font in-"struire leurs paroissiens par des Religieux,.

" & faire par des Vicaires les fonctions cu" riales. Les Chanoines ne vont point à
" l'office, & font dire les heures au Chœur,
" par de pauvres Ecoliers, à qui ils donnent
" deux sous par jour. Enfin les Evêques ne
" font rien moins que les fonctions Episco" pales. Ainsi ils n'oseroient corriger les
" Ecclesiastiques.

LES LARMES DE JAQUES PINETON de Chambrun, Pasteur de la Maison de S. A. Seren. de l'Eglise d'Orange, & Pr.en. Th. qui contiennent les persésutions arrivées aux Eglises de la Principauté d'Orange, depuis l'an 1660. La chute & le relevement de l'Anteur, avec le rétablissement de S. Pierre dans son Apostolat, ou Sermon sur Jean. XXI:15. A la Haie chez van Bulderen. 12. pagg 256.

Uoi que ce Livre soit d'un Ministre, & qu'il y air un Sermon à la sin, il est néanmoins presque tout historique. On y verra Orange tourmentée par quantité de procès & d'affaires fâcheuses, que les zelez Catholiques suscitoient aux Résormez; ces afflictions particulieres entremêlées de calamitez générales, & cette ville exposée deux sois à la sureur des Dragons. Onn'y oublie pas même les cruautez que François de Serbelon & le Comte de Suze y execcerent en 1562. & le Massacre de 1571. Malgé tout cela les Résormez repritent si bien

le dessus en peu de temps, que les Catholiques se crutent obligez de recourir à Henri III. Roi de France, en 1578. & 1583. qui interceda pour eux auprès du Prince Guillaume I. par trois Lettres dont l'Auteur rapporte ces a paroles: Ne pensez pas, mon Cousin, que vos sujets Catholiques se soient adressez à moi, comme à leur Souverain, ils m'ont prié d'intercéder près de vous, asim qu'il vous plaise de rétablir leur Religion dans vêtre Principauté, & c'est en qualité d'intercesseur que je vous écris.

3. PRE'SAGES de la décadence des Empires, où sont mêlées plusieurs Observations curieuses touchant la Religion & les affaires du temps. 12. A Mexelbourg, & se trouve à Amsterdam chez Savouret. 1688, pagg. 262.

C'est un Politique, qui rapporte les remarques qu'it a faites dans l'Histoire, sur ce qui a causé les troubles & la ruine de divers Etats, & en laisse faire l'application au Lecteur. Il y a des gens qui le trouvent pour le moins aussi savant dans la Théologie que dans l'histoire, & qui soûtiennent que ce qu'il dit b sur la persécution, sur la necessité de la tolérance politique, sur les démelez des Protestans, & sur les droits de la conscience

a p.59. bp.108.ad 218.

conscience éclairée & errante, vaut bien divers gros volumes, qu'on a composez sur cette matiere.

4. Memoires concernant la Minorité de Louis XIV. 12. A Amsterdam chez Wetstein. pagg. 384.

N trouvera dans ce recueuil plusieurs pieces curieuses, & qui paroissent écrites avec assez de desintéressement 1. : Des Mémoires de Mr. de la Châtre, qui perdit sa charge de Colonel des Suisses, vers le commencement de l'administration du Cardinal Mazarin. On y voit les intrigues qui regnoient à la Cour, sur la fin de la vie de Louis XIII. & au commencement de la Régence d'Anne d'Autriche. 2. D'autres sur les Guerres de Paris, qu'on attribuë au Duc de la Rochefoucault, le Tacite de nôtre siecle, sclon M. Amelot de la Houssaie: à quoi l'on pourroit ajoûter que ses réflexions sont plus claires & moins recherchées. 3. Une Apologie ironique du Duc de Beaufort at-tribuée à M. de S. Evremont. 4. Diverses Lettres & autres pieces authentiques, pour Ervir à l'intelligence de ces mémoires. Outre cela on a ajoûté des nôtes, où l'on éclaireit diverses choses, que les Auteurs n'avoient marquées qu'obscurément, & l'on compare leur reflexions avec celles de Ta-Cite.

5. HISTOIRE

#### & Historique de l'Année 1687. 499

J. HISTOIRE POÈTIQUE de la Guerre nouvellement déclarée entre les Anciens ésles Modernes. 12. A Paris & à Amsterdam chez Savouret.

IL y a quelque temps que Mr. Perraut de l'Academie Françoise prononça en présence du Ros un poème intitulé: Le siecle de Louis le Grand, où il présere en tout les Modernes aux Anciens. Plusieurs Savans se sont récriez là cessus, & ont fait divers Ouvrages pour soûtenir le parti des Anciens, entre autres une lettre sous le titre de Justification des Anciens sur la Litterature. Nôtre Auteur est un de ceux qui croient qu'il y a de la témérité à donner une préférence générale aux uns ou aux autres. Mais pour entrer dans le détail d'une maniere, qui n'ennuyât pas ceux-la même, qui ne savent ni Grec ni Latin; il s'est avisé de seindre un combat sur le Parnasse entre les Anciens & les Modernes: de sorte qu'à proprement parler ce n'est ni un roman, ni une histoire, mais une cririque ingenieuse, des Auteurs les plus connus, Grecs, Latins, François, Italiens, Espagnols, Poëtes, Orateurs, Historiens, Philosophes, & même des Peintres, des Statuaires, des Architectes, & des Musiciens.

On a fait sur ce démêlé diverses Epigrammes, qui n'ont pas encore été imprimées, & qu'on nous a envoiées manuscrites

de Paris. On n'a pas assez d'espace pour les mettre ici toutes entieres; il suffira de dire qu'elles servent de réponse à une épigramme sur le Poëme de M. Perraut, que M. Menage a faire, & qui finit par cette exclamation.

Nostris cedere Tullium Patronis
Nostris cedere Vatibus Maronem
O saclum insipiens & insicetum:
Sur quoi on lui donne cet avis:
Sed qui carmina jam tot edidisti:
Cum saclo cave ne voceris isto:
Vates insipiens & inficetus.

En voici encore une adrellée au même

Qui saclum insipiens quereris quô Gallica Muja

Prastare antiquis tempora nostra canit.

Cartesii scriptis veterum si somnia prafers.

Deliras prisca gentis amore Senex.

On ne dit rien ici de l'Histoire de la Mort des Persécuteurs, parce que le temps où nous sommes & la réputation de l'Auteur de la présace l'ont déja fait assez connoître.

at infollo

